
 2022 - 2

EL PRESENTE ETERNO
ATEMPORAL: ALGUNAS

OBJECIONES

revista bíblico-teológico
BERIT OLAM



 
 

RESUMEN 
 

“El presente eterno atemporal: Algunas objeciones”— Este estudio se enfoca 
en examinar la relación de Dios con el tiempo, centrándose en el concepto del 
eterno presente atemporal defendido por Agustín de Hipona, Boecio y Tomás 
de Aquino. Se abordan las dificultades que enfrenta aceptar la existencia de un 
Dios como es presentado por estos autores. La estructura de la investigación se 
divide en tres secciones: 1) Comprensión de la naturaleza del tiempo; 2) 
Análisis de la relación de Dios con el tiempo desde la perspectiva del eterno 
presente atemporal; y 3) Identificación de objeciones y desafíos que afronta los 
planteamientos de estos autores. 

 
Palabras clave: Dios, tiempo, atemporal, eterno presente, temporal. 
 

ABSTRACT 
 

“The timelessness eternal present: some objections”— This study focuses 
on examining God's relationship with time, with a particular emphasis on 
the concept of the timelessness eternal present advocated by Augustine of 
Hippo, Boethius, and Thomas Aquinas. The research addresses the chal-
lenges in accepting the existence of a God as presented by these authors. The 
research structure is divided into three sections: 1) Understanding the nature 
of time; 2) Analyzing God's relationship with time from the perspective of 
the timelessness eternal present; and 3) Identifying objections and challenges 
faced by the propositions of these authors. 

 
Key words: God, time, timelessness, eternal present, temporal.



 
 

 
EL PRESENTE ETERNO ATEMPORAL: ALGUNAS OBJECIONES 

Jairo Ocupa 

Introducción 

El teísmo clásico ha formulado una concepción de Dios basada 
en los siguientes atributos: simplicidad, inmutabilidad, impasibilidad 
y atemporalidad.1  Este modelo teísta ha sido influenciado, en gran me-
dida, por la filosofía griega, en particular por las ideas de filósofos 
como Aristóteles y Platón. 2 En cuanto a este último atributo, la com-
prensión predominante sobre la relación de Dios con el tiempo es el 
concepto de “presente eterno” o “eterno ahora”. Este término se inter-
preta desde una perspectiva atemporal, es decir, Dios es un presente 
eterno y atemporal. El vocablo atemporal surge de la fusión de dos vo-
cablos latinos: a, que conlleva la idea de “sin”, y temporalis, que denota 
“tiempo”. Por ende, la atemporalidad denota la ausencia de tiempo o 
la capacidad de trascenderlo.  

En el ámbito teológico, este concepto ha sido utilizado para 
describir a Dios como aquel que existe más allá de los límites espacio-
temporales de la creación. Garret de Weese enfatiza que un Ser 
atemporal no tiene propiedades, es decir, es simple y también carece 

 
1Por ejemplo, para una mayor comprensión sobre lo que implica el teísmo 

clásico, véase Edward Feser, “What Is Classical Theism?”, en Classical Theism: New 
Essays on the Metaphysics of God (Routledge Studies in the Philosophy of Religion, ed. 
Jonathan Fuqua y Robert C. Koons (New York: Routledge, 2023), 9-25; James E. 
Dolezal, All That is in God: Evangelical Theology and the Challenge of Classical 
Christian Theism (Grand Rapids, MI: Reformation Heritage, 2017); R. T. Mullins, 
“Classical Theism”, en T&T Clark Handbook of Analytic Theology, ed. James M. 
Arcadi y James T. Turner Jr. (London: Bloomsbury, 2021), 85-100. 

2En palabras de Feser, “el núcleo filosófico de la corriente principal de la 
tradición escolástica es aristotélico, con ideas clave tomadas de la tradición 
neoplatónica pero convenientemente aristotelizadas”. Feser, Scholastic Metaphysics: 
A Contemporary Introduction (Piscataway: Scholasticae, 2014), 7. 



196                                                   Jairo Ocupa 
 

 
Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240 

de relación. 3 Nelson Pike declara que la atemporalidad implica que 
Dios 1) “no tiene duración, es decir, carece de extensión temporal”,4 y 
que 2) “Dios carece de localización temporal”.5 Por eso, decir que Dios 
es atemporal, también implica que es a-espacial. Ahora bien, a la idea 
que sostiene que Dios es un eterno ahora o presente se le llamará 
presente eterno atemporal.6 

Esta perspectiva del “eterno presente” o “eterno ahora” de Dios 
fue desarrollada en la época medieval por tres influyentes Padres de la 
Iglesia: Agustín de Hipona, Boecio y Tomás de Aquino. Estos teólogos 
prominentes compartían una comprensión paralela y coincidían en 
que Dios existe en un eterno presente atemporal. Específicamente, la 
interpretación de Tomás de Aquino guarda notables similitudes con la 
de Boecio, y es uno de los autores más influyentes en la teología clásica. 
Además, en sus obras, estos tres autores relacionan la eternidad con la 
atemporalidad, llegando a la conclusión de que afirmar que Dios es 
eterno es equivalente a afirmar que Dios es atemporal. 

Los modelos que abordan la relación entre Dios y el tiempo por 
parte de estos autores escolásticos han llevado a que estos realicen de-
claraciones sobre la comprensión de la naturaleza del tiempo (ontolo-
gía). Esto a su vez genera controversias entre los autores contemporá-
neos en torno a si las concepciones de estos pensadores escolásticos 

 
3Garret de Weese, “Atemporal, Sempiternal o Omnitemporal” en God and 

Time: Essays on the Divine Nature., ed. Gregory E. Ganssle y David M. Woodruff 
(New York: Oxford University, 2002), 54. 

4Nelson Pike, God and Timelessness (London: Routledge & Megan 
Paul,1970), 7.  

5Ibíd. 
6El término “presente eterno” es usado por varios teólogos y filósofos, 

algunos desde la perspectiva temporal, como Paul Tillich, y otros desde la óptica 
atemporal. Por eso, en la presente investigación se ha usado el vocablo “presente 
eterno atemporal”, para referirse al concepto de Agustín de Hipona, Boecio y Tomás 
de Aquino. 



 El presente eterno atemporal                                  197 
 

 
Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240 

implican la “serie A” o la “serie B” del tiempo de John McTaggart. Por 
lo general, la tendencia favorece a la “serie A” del tiempo en relación 
con las teorías propuestas por McTaggart. Desde esta perspectiva (se-
rie A), se incluye el cambio/sucesión, es decir, el movimiento. Esta 
perspectiva también es conocida como tiempo dinámico.7 Sam Baron, 
Kristie Miller y Jhonatan Tallant declaran: 

 
El objetivo de la serie A es captar la idea que el paso del tiempo 
es una característica real y objetiva de la realidad. El paso del 
tiempo introduce un importante aspecto dinámico en el 
mundo. No se trata sólo de que las cosas cambien en el tiempo, 
sino de que el propio tiempo experimenta una especie de 
“cambio” por el que lo que era futuro se convierte en presente 
y luego retrocede al pasado.8 

 
Esta postura también se conoce como la teoría relacional del 

tiempo. Así mismo, Edward Feser sostiene que el presentismo de la 
serie A, sobre la naturaleza del tiempo, es la comprensión preeminente 
en el teísmo clásico (como el aristotelismo y tomismo).9 En el presen-
tismo, únicamente el presente posee existencia real: el pasado ya no 
existe y el futuro aún no ha llegado a ser puesto que solo el presente es 

 
7Ellis J. McTaggart, “The Unreality of Time”, Oxford Journals 17, no. 68 

(1908): 458. Para una mayor explicación sobre la serie A y la serie B del tiempo de 
Mctaggart véase Richard M. Gale, ed., The Philosophy of Time: A collection of Essays 
(London: MacMillan, 1968), 65-86. 

8Sam Baron, Kristie Miller y Jhonatan Tallant, Out of Time: A Philosophical 
Study of Timelessness (Oxford: Oxford University, 2022), 20. 

9Edward Feser, Aristotle's Revenge: The Metaphysical Foundations of 
Physical and Biological Science (Neunkirchen-Seelscheid: Scholasticae, 2019), 238-
40. 



198                                                   Jairo Ocupa 
 

 
Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240 

real.10 De este modo, los teístas clásicos han dedicado esfuerzos a ex-
plicar la relación de Dios con el tiempo, partiendo de la premisa de la 
atemporalidad. Esto también implica que poseen un concepto particu-
lar acerca de la naturaleza del tiempo. 

Por lo tanto, en esta investigación se abordará cómo estos tres 
autores escolásticos comprenden la atemporalidad, así como cuál es su 
perspectiva en relación con el tiempo. La presente investigación se 
divide en tres partes. En la primera, se ofrecerá una breve descripción 
de cómo estos tres autores entienden la naturaleza del tiempo. En la 
segunda parte, se realizará una breve explicación de la comprensión del 
“eterno presente” o “eterno ahora” de cada uno de estos autores, 
prestando especial atención a las interpretaciones modernas que sus 
seguidores han formulado en torno a sus ideas. Por último, se 
presentarán las objeciones y dificultades que surgen en relación con este 
concepto de Dios y la naturaleza del tiempo. 

La naturaleza del tiempo 

Para los pensadores escolásticos todo lo temporal es perecedero, 
finito e imperfecto. A continuación, se presentará la concepción del 
tiempo de cada autor escolástico.  

Agustín de Hipona 

Agustín entiende que Dios es el creador del tiempo.11 El tiempo 
está relacionado con la sucesión y es medido con relación a cómo va 
ocurriendo, en el devenir temporal.12 Este pensador declara: 

 
10Sean E. Power, Philosophy of Time: A Contemporary Introduction 

(New York: Routledge, 2021), 29-30. 
11Agustine, Confessions, XI: XIV, 15., en The Confessions of Saint Agustine, 

trad. J. G. Pilkington (New York: International Collectors Library, 1960), 243. 
12Ibíd., XI: XXI, 27., 240. 



 El presente eterno atemporal                                  199 
 

 
Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240 

“indudablemente, pues, el mundo no fue hecho en el tiempo, sino 
junto con el tiempo. Pues lo que se hace en el tiempo se hace después 
de un período de tiempo y antes de otro, es decir, después de un tiempo 
pasado y antes de un tiempo futuro”.13  Con esta base, Agustín sostiene 
que Dios es el “Creador y gobernante del tiempo”.14 Así mismo, al 
momento de ser creado el mundo, fue creado el tiempo.15 De ahí se 
deduce que “Dios creó el tiempo al crear el movimiento en el 
universo”.16 Por otro lado, como el tiempo es creado, solo está 
relacionado a los seres temporales y finitos. En cambio, Dios es 
inmutable, inmóvil y no hay nada antes que Él.17 

Debido a que el tiempo está ligado al movimiento y depende 
de este, el tiempo se mide acorde a como nuestra mente percibe que 
acontece: años, meses, días, etc.18 La mente es vital para medir el 
tiempo, ya que, por medio de esta, se tiene conciencia de lo que es 
pasado, presente o futuro. Es por ello que Agustín enfatiza que “En ti, 
oh mente mía, mido los tiempos. No me abrumes con tu clamor”.19 
Así, al tener conciencia del tiempo en nuestra mente, distinguimos 
mentalmente el futuro como anticipatorio, el pasado como 
recordatorio y el presente como percepción.20 

 
13Agustine, The City of God, XI: VI., trad. Gerald G. Walsh y Grace 

Monahan (Washinton, D.C: The Catholic University of America, 1952), 195-6. 
14Ibíd., XI: VI., 195. 
15Ibíd., XI: VI., 196.  
16Simo Knuuttila, “Time and creation in Augustine”, en The Cambridge 

Companion to Augustine, ed. Eleonore Stump y Norman Kretzmann (New York: 
Cambridge University, 2006), 103. 

17Ibíd., 104-6. 
18Agustine, Confessions, XI: XVI, 20., 245-246. 
19Ibíd., XI: XXVII, 36., 256. Se debe tener en cuenta que el alma para Agustín 

está ligada al pensamiento. Así, por medio del alma (pensamiento), se mide el 
tiempo, el cual es perteneciente al movimiento. 

20Simo Knuuttila, “Time and creation in Augustine”, en The Cambridge 
Companion to Augustine, 112. 



200                                                   Jairo Ocupa 
 

 
Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240 

William A. Hernandez, en breves palabras, entiende que el 
tiempo para Agustín implica: (1) creación de Dios; y (2) un fenómeno 
de la conciencia humana.21 En cuanto al primero, 

 
el tiempo forma parte la creación de Dios. El tiempo no es 
eterno. El tiempo existía antes de la creación del ser humano. 
El tiempo es objetivo en el sentido de que el tiempo es 
independiente de la conciencia humana. Es decir, el tiempo no 
depende de la conciencia humana. El tiempo pasa incluso 
cuando no hay seres humanos.22 
 
En cuanto al segundo, “el tiempo se percibe de manera relativa 

en la conciencia humana, estando presentes ya sea al recordar (pasado), 
anticiparse (futuro) o experimentarlo (presente)”.23 Así mismo, 
“aunque el presente es actual, no tiene duración”.24 Debido a que este se 
desvanece o disipa a medida que se va experimentado. Agustín expresa 
que el tiempo está relacionado con lo perecedero, mutable e imperfecto.  

Por otro lado, Brian Leftow deduce que Agustín sostiene una 
teoría tensa del tiempo, en el cual solo existen los seres que existen en la 
actualidad, en el presente.25  Esto implicaría la serie A de Mctaggart, ya 
que en ella hay tensión en el tiempo. Es decir, puede referirse a un 
movimiento/sucesión. 

 

 
21William A. Hernandez, “St. Augustine on Time”, International Journal of 

Humanities and Social Science, Vol. 6, no. 6 (2016): 37.  
22Ibíd., 37 
23Ibíd., 40. 
24Knuuttila, “Time and creation in Augustine”, en The Cambridge 

Companion to Augustine, 112. 
25Brian Leftow, Time and Eternity (London: Cornell University, 1991), 83. 



 El presente eterno atemporal                                  201 
 

 
Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240 

Boecio 

Hay poca información sobre como Boecio entiende el tiempo; el 
mismo autor no se dedicó a explicar este concepto. No obstante, en 
Consoltion of Philosophy hace una comparación entre lo terrenal y Dios, 
en el cual el tiempo está relacionado a todo lo que se mueve; mientras 
que la eternidad representa la plenitud de la vida, que es simultanea y 
sin límites. Lo temporal, que es una imitación de la eternidad, es 
transitorio. En este ámbito viven los seres temporales,26 mientras Dios 
vive en la eternidad. Es por ello que Boecio enfatiza: “el cambio 
interminable e infinito de las cosas en el tiempo es un intento de imitar 
la eternidad, pero no puede igualar su inmovilidad y no logra alcanzar 
el presente eterno, sólo produce un número infinito de momentos 
futuros y pasados”.27 

A la vez, Dios es el supremo y gobernante del universo, gracias a 
Él existe todo lo creado. Él ha ordenado perfectamente la naturaleza. 
Fuera de Él, no puede existir un orden, en el tiempo o espacio.28 Su 
omnisciencia supera al tiempo, el movimiento y todo lo que esto 
implica.29 

A la vez, lo creado no es coeterno con Dios, sino que es como 
algo perteneciente a la mente de Dios; de esta forma, la comprensión de 
Dios es muy distinta al universo. “No hay que pensar que Dios es más 
antiguo que el mundo creado, sino que es diferente en su comprensión 
del tiempo en la inmediatez de su ser”.30 Puesto que, en el ámbito de las 
criaturas el tiempo sucede por medio del cambio, en Dios todo ocurre 
simultáneamente, sin cambio. 

 
26Boethius, Consolation of Philosophy, V: VI., trad. David R. Slavitt 

(Massachusetts: Harvard University, 2008), 168-9. 
27Ibíd., V: VI., 170. 
28Ibíd., III: XII., 99. 
29Ibíd., V: VI., 170-1. 
30Ibíd., V: VI., 169. 



202                                                   Jairo Ocupa 
 

 
Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240 

Tomás de Aquino 

Tomás de Aquino tiene un concepto del tiempo un tanto 
similar al de Agustín, debido a que en ambos se puede destacar una 
influencia aristotélica, en especial en el Aquino. Así pues, señala que el 
tiempo es la medida del movimiento y solo puede medirse a los seres 
que se mueven.31 Los fundamentos de esta idea la expresó Aristóteles 
en su libro Fisica, donde en una sección aborda el concepto del tiempo. 
El filósofo griego expresa: “es evidente, entonces, que el tiempo es 
número del movimiento según el antes y después, y es continuo, 
porque es número de algo continuo”.32 El movimiento se va midiendo 
mediante la sucesión de lo anterior y lo posterior.33 Aunque el tiempo 
en sí no es movimiento, no puede existir movimiento sin tiempo, ya 
que todo lo que se mueve es y debe ser medido por el tiempo.34 Así que 
el tiempo es perteneciente al movimiento.35 

Así mismo, por medio del tiempo también se mide lo que está 
en reposo (esto en el ámbito temporal). Pues, “el tiempo medirá lo 
movido y lo que reposa, a uno es tanto que movido y a otro en tanto 
que reposa, ya que en este caso medirá la cantidad de movimiento y en 
otro la cantidad de reposo”.36  Esta medida se da en el devenir de antes 
y después. Lo que está en reposo, puede estarlo temporalmente y luego 
continuar en sucesión. “Un movimiento puede acelerarse, ralentizarse, 
detenerse temporalmente y volver a ponerse en marcha, sin que el 

 
31Aquinas, Summa Contra Gentiles, I: XV, 3., trad, Anton C. Pegis (New 

York: Doubleday, 1955), 98. 
32Aristóteles, Física, IV11. 220a, trad. Guillermo R. Echandía (Madrid: 

Gredos, 1995), 274. 
33Ibíd., IV: XI. 219a-15., 270. 
34Ibíd., IV: XI. 219a., 268. 
35Ibíd., IV: XI. 219a-10., 270. 
36Ibíd., IV: XI. 221b-10., 281. 



 El presente eterno atemporal                                  203 
 

 
Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240 

tiempo deje de transcurrir al mismo ritmo”.37 Aristóteles también 
entiende que el tiempo es un contenedor para los seres temporales ya 
sea que estén reposo o movimiento.  
 

Por eso todas las cosas que son en el tiempo tienen 
necesariamente que ser contenidas por el tiempo, del mismo 
modo que todas las otras cosas que son ‘en algo’, como las que 
existen en un lugar, por el lugar.38 

 
Por otro lado, el ahora que es el presente es una continuación 

que une lo anterior y lo posterior. De modo que el pasado va teniendo 
fin y el futuro es el devenir o lo venidero.39 

Esta idea de Aristóteles se ve reflejada en el pensamiento de 
Aquino. De hecho, este autor escolástico tiene un comentario a la Física 
del filósofo griego, en el cual destaca varios matices sobre la naturaleza 
del tiempo. En este libro, Aquino expresa que el tiempo no es un ente,40 
sino que el tiempo se compone de pasado, que ya existió, es decir, ya no 
es; y de futuro, que aún no existe. Así mismo, el instante, ahora o 
presente es indivisible: no está compuesto de otros instantes.41 Por eso, 
“es evidente que si no hubiera tiempo no habría instante, y si no hubiera 
instante no habría tiempo”.42 Aquino también entiende que el tiempo 
siempre es continuo.43 “El movimiento es un ser imperfecto porque sus 

 
37Feser, Aristotle's Revenge, 238. 
38Aristóteles, Física, IV: XII. 221a-30., 280. 
39Ibíd., IV: XIII. 222a-10., 282 
40Aquino, Comentario a la Física de Aristóteles, XV: 391 [[217 b 32], trad. 

Celina A. Lértora Mendoza, 2da ed. (Navarra: Universidad de Navarra, 2011), 320-
1. 

41Ibíd., XV: 391 [217 b 32]., 321. 
42Ibíd., XVIII: 416 6 [219 b 33]., 333. 
43Ibíd., XIX: 424 [220 b 14]., 338. 



204                                                   Jairo Ocupa 
 

 
Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240 

partes existen sucesivamente y no simultáneamente”.44 Esto connota 
que el tiempo solo pertenece al ámbito de la creación, ya que está 
siempre en movimiento y sucesión. Esto implica que el tiempo no es 
una característica de lo Ser absolutamente perfecto (Dios), ya que en Él 
hay simultaneidad y no sucesión (o movimiento) y también debido a 
que el tiempo está en la interacción de la potencialidad y actualidad. 

Así mismo, la medida del tiempo no depende absolutamente de 
la mente y tampoco está totalmente independiente de ella. La medida 
del tiempo está en una posición intermedia, pues existe como una 
realidad y la mente lo abstrae hacia sí, y su existencia como una 
percepción. Es por ello que Feser declara que el tiempo es como una 
especie de receptáculo o contenedor de los objetos materiales.45 

Volviendo a la explicación sobre cómo se mide el tiempo desde 
la comprensión de Aquino, Povilas Aleksandravičius entiende que el 
alma, tiempo y movimiento forman una unión ontológica, en el cual el 
alma como intellectus es la que realiza esta unión. El alma está ligada al 
pensamiento y es la que se encarga por medio del conocimiento captar 
el movimiento, experimentarlo y medirlo.46 Aleksandravičius expresa: 
“la comunión ontológica de los tres elementos- alma, movimiento y 
tiempo-define a cada uno de ellos. Si el tiempo no existe sin el 
movimiento, tampoco puede existir sin el alma”.47 De modo que para 
este autor el concepto del tiempo en Aquino connota: 1) El tiempo es 
una característica de los seres creados; 2) el tiempo está ligado al 

 
44John H. Boyer, “Eternal God: Divine Atemporality in Thomas Aquinas”, 

en News from the Raven: Essays from Sam Houston State University on Medieval and 
Renaissance Thought, ed. Darci N. Hill (Newclastle: Cambridge Scholars, 2014), 265.  

45Feser, Aristotle’s Revenge, 236.  
46Povilas Aleksandravičius,“Tomo Akviniečio laiko samprata [The Concept 

of Time According to Thomas Aquinas]”, Problemos 76 (2006): 241. 
https://www.journals.vu.lt/problemos/article/view/1931 (consultado: 28 de 
septiembre del 2023). 

47Ibíd., 222. 



 El presente eterno atemporal                                  205 
 

 
Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240 

movimiento y es inseparable de este; 3) el alma (intellectus) une el 
tiempo y el movimiento, en una unidad indivisible; 4) el alma 
(intellectus) percibe el tiempo por medio de la sensación la sucesión de 
antes y después; 5) el alma (intellectus), experimenta el tiempo; y 6) el 
alma (intellectus) une las sensaciones de los sentidos y percepciones para 
poder experimentar el tiempo. 

Aunque el tiempo es medido por el intellectus, existe 
independiente de este como algo real, debido a que hay un tiempo 
universal que pertenece a todo lo creado. Lo que varía son las medidas 
en que nuestra mente puede percibir en distintas variaciones.48 Steven 
C. Snyder declara que, “para Tomás, hay un tiempo y no muchos 
tiempos que pertenecen naturalmente al universo”.49 El tiempo existe 
independientemente como realidad (algo real), puesto que, si existe 
movimiento, existe tiempo. Por lo que el tiempo y el movimiento son 
inseparable y reales. La mente construye una percepción de este, así 
como también para el movimiento y, al hacer esto, genera una medida. 
Por eso, se enfatiza que el tiempo es la medida del movimiento. 

Así mismo, Feser, quien se autodefine como un tomista 
aristotélico estricto, resalta que, desde la perspectiva de Aristóteles, el 
presente es real y existente. El pasado ya no existe y el futuro aún no 
existe. Esto es conocido como presentismo, el cual está dentro de la serie 
A de McTaggart. Para este autor, el presentismo es la propuesta más 
congruente con la comprensión aristotélica del tiempo. Como 
consecuencia, en este marco ocurre “el cambio que, a su vez, supone la 
actualización de la potencialidad”.50  

 
48Steven C. Snyder, “Thomas Aquinas and the Reality of Time”, Pontificia 

Universidad Católica Argentina. Facultad de Filosofía y Letras 55, no. 208 (2000): 
382-3. https://repositorio.uca.edu.ar/handle/123456789/12749 (consultado: 1 de 
noviembre del 2023). 

49Ibíd., 380. 
50Feser, Aristotle's Revenge, 238.  



206                                                   Jairo Ocupa 
 

 
Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240 

Como se mencionó anteriormente, el tiempo desde la 
perspectiva de Aquino es concebido como algo creado, lo que refleja un 
punto de vista creacionista. En general, al reconocer la atemporalidad 
de Dios, se concuerda con la idea de que Él es el Creador del tiempo. 
Esta es la perspectiva clásica y la que Feser, como teísta clásico, abraza, 
enfatizando que es la mejor manera de comprender la naturaleza del 
tiempo. No obstante, Dios está fuera del espacio y tiempo y, debido a 
que es simple, no experimenta el cambio. Para Feser, “se trata más bien 
de que Dios, desde fuera del tiempo, en un solo acto hace existir un 
mundo temporal en el que el objeto existe en los tiempos t1, t2, t3, y así 
sucesivamente”.51 

La comprensión sobre la naturaleza del tiempo en Aquino ha 
conllevado a que William Craig proponga que el pensador medieval fue 
un teórico B del tiempo. Este crítico del tomismo escribió un artículo 
titulado Was Thomas Aquinas a B-Theorist of Time?52, donde 
argumenta que Aquino posee una comprensión afín a la serie B. Su 
argumentación se fundamenta en que la serie A está vinculada al 
cambio, la sucesión y se aplica a los seres temporales, mientras que la 
serie B concierne a eventos puntuales.53 Precisamente porque, en la 
perspectiva de Aquino, la totalidad de Dios implica simultaneidad sin 
existir sucesión ni devenir, Craig llega a la conclusión de que Aquino 
podría ser identificado como un seguidor de la teoría de la serie B del 
tiempo. No obstante, esta propuesta no cuenta con la aceptación de 
muchos teístas clásicos, quienes argumentan que ambas series pueden 

 
51Feser, Five Proofs of the Existence of God (San Francisco: Ignatius, 2017), 

201. 
52William L. Craig, “Was Thomas Aquinas a B-Theorist of Time?”, New 

Scholasticism 59, no. 4(1985): 475-483.   
53William Craig, Reasonable Faith https://www.reasonablefaith.org 

/writings/scholarly-writings/divine-eternity/god-and-real-time (consultado: 22 de 
Agosto del 2023). 



 El presente eterno atemporal                                  207 
 

 
Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240 

armonizarse y complementarse mutuamente, sin necesidad de afirmar 
exclusivamente una de ellas.54 

Relación Dios-tiempo 

Luego de haber presentado brevemente sobre como cada autor 
entiende el concepto del tiempo, se abordará como cada autor 
entiende la relación de Dios con el tiempo. 

El Eterno ahora de Agustín de Hipona 

Uno de los grandes defensores de la teoría del “eterno 
presente” o “ahora” fue Agustín de Hipona. Para Agustín, la eternidad 
de Dios no implica anterioridad a cualquier tiempo, pues Él está fuera 
de este. El autor declara:  

 
Ni por el tiempo precedes al tiempo; si no, no precederías a 
todos los tiempos. Sino en la excelencia de una eternidad 
siempre presente. Tú precedes a todos los tiempos pasados, y 
sobrevives a todos los tiempos futuros, porque son futuros, y 
cuando hayan llegado serán pasados; pero “Tú eres el mismo, 
y Tus años no tendrán fin”. Tus años ni van ni vienen; pero los 
nuestros van y vienen, para que todos vengan. Todos tus años 
permanecen a la vez, puesto que permanecen; ni al partir 
fueron excluidos por los años venideros, porque no pasan; pero 
todos éstos nuestros serán cuando todos dejen de ser.55 
 

 
54Dante Urbina, Enric F Gel y Agustín Echevarría, “Teísmo clásico, teísmo 

neoclásico, Dios y el tiempo”, en el canal de Dante A.  Urbina, publicado el 2 de julio 
del 2022, https://www.youtube.com/watch?v=Gbjp23IY3XI&t=4593s (consultado: 2 
de octubre del 2023). 

55Agustine, Confessions, XI: XIV, 16., 243. 



208                                                   Jairo Ocupa 
 

 
Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240 

En esta declaración se puede destacar que Dios no es anterior 
a cualquier tiempo, sino que es un presente eterno y existe en este 
modo, como un todo a la vez. El presente no pasa ni llega a ser, pues 
siempre es presente. Así mismo, en Él no hay pasado ni futuro, sino 
que siempre es presente.56 

En un libro publicado en el año 2021 que explora la perspectiva 
del autor sobre el tiempo, titulado Augustine and Time (2021), se 
reafirma la noción que, desde la comprensión agustiniana, Dios es el 
creador de todo lo que existe, incluyendo el tiempo.57 Debido a que Dios 
creó todo de manera simultáneamente, el tiempo fue creado al crear el 
universo.58 Esto ocurrió desde el eterno Dios, el cual es sin tiempo y sin 
cambio, pues en el no hay antes ni después. “Por tanto, no podemos 
preguntarnos qué hacía Dios antes de la creación, porque antes de la 
creación no había tiempo y sin tiempo no puede haber antes”.59 De 
manera similar, Simo Knuuttila declara que, para Agustín, “el tiempo 
depende del movimiento y debido a que Dios es inmutable, no hay 
tiempo antes de la creación”.60 

Debido a la percepción de Dios como atemporal desde la 
perspectiva agustiniana, su existencia se despliega paralelamente a partir 
de un presente inmutable, también referido como un “eterno presente”. 
 
 

 
56Ibíd., XI: XI, 13., 242. 
57Alexander R. Eodice, “Keeping Time in Mind Saint Augustine’s Proposed 

Solution to a Perplexing Problem”, en Augustine and Time, ed. John Doody y Kim 
Paffenroth (London: Lexington, 2021), 23.  

58Simo Knuuttila, “Time and creation in Augustine”, en The Cambridge 
Companion to Agustine., ed.  Eleonore Stump y Norman Kretzmann (New York: 
Cambridge University, 2006), 103. 

59Celia Hatherly, “Augustine and Avicenna on the Puzzle of Time without 
Time”, en Augustine and Time, 173. 

60Knuuttila, “Time and Creation in Agustine”, en The Cambridge 
Companion to Agustine, 106. 



 El presente eterno atemporal                                  209 
 

 
Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240 

 

Para Agustín, la atemporalidad de Dios significa que Dios tiene 
conocimiento ahora de acontecimientos que son futuros para 
nosotros, no porque los ‘prevea’ en el tiempo, sino 
precisamente porque todo el tiempo creado es eternamente 
como una parte del presente inmutable de Dios.61 

 
Es decir, Dios conoce los momentos presentes y futuros porque 

están simultáneamente en Dios y su conocimiento es una observación 
meramente pasiva.62   

En esta atemporalidad eterna presente, no existe tiempo, porque 
no puede haber antes y después en un solo momento. De hecho, Brian 
Leftow, en el quinto capítulo de su libro Time and Eternity, explora el 
concepto de eternidad en Agustín y enfatiza que “un ser atemporal 
existe, pero existe solo en un ‘tiempo’, de eternidad. Así, un ser 
atemporal no puede cambiar”.63  Al sostener la existencia de un tiempo 
o instante, se niega la posibilidad de relación y cambio, ya que estos 
requieren de la presencia de más de un momento. 

Por consiguiente, en el contexto del Ser atemporal, también 
existe un presente en el cual no hay pasado ni futuro, y tampoco se 
encuentra la tensión inherente al devenir. La tensión temporal surge en 
el proceso de cambio pero, en el caso de Dios, no sucede así porque Él 
simplemente es (eterno presente). Desde la óptica agustiniana, sostener 
la atemporalidad presente constituye la forma de existencia más 
genuina en comparación con los seres temporales, ya que en ella no hay 
mancha o infección de pasado ni de futuro. “También se puede 
argumentar que los seres atemporales están más presentes en la 

 
61Thomas Bradwardine, “A Fourteenth-Century Augustinian View of 

Time”, en Augustine and Time, 214. 
62Ibíd. 
63Leftow, Time and Eternity, 76. 



210                                                   Jairo Ocupa 
 

 
Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240 

eternidad que los temporales en el tiempo. Lo atemporal es 
inmutable”.64 

Esta comprensión de Agustín tiene repercusiones en la 
interpretación de las Sagradas Escrituras. Por ejemplo, para este autor, 
debido a que Dios no interactúa en tiempo y espacio, “la historia de los 
seis días de la creación es una metáfora que ayuda a la imaginación 
humana”.65  Por otro lado, cuando Agustín interpreta Salmos 102:27, 
entiende que es una referencia a la atemporalidad divina. De esta forma 
señala que “todos tus años permanecen a la vez, puesto que permanecen; 
ni al partir fueron excluidos por los años venideros, porque no pasan; 
pero todos éstos nuestros serán cuando todos dejen de ser”.66 En esta 
declaración, se puede destacar que Agustín entiende que en Dios no hay 
sucesión, y también que todo en cuanto a la creación permanece como 
un todo a la vez en Él. 
El presente eterno de Boecio 

Boecio formuló una frase que continuó siendo relevante en las 
generaciones posteriores. Este pensador declaró: “La eternidad es la 
posesión total, simultánea y perfecta de la vida sin límites, que 
podemos comprender mejor quizá comparándola con las cosas 
temporales”.67 De este modo, se puede destacar que eternidad tiene 
connotaciones de una simultaneidad total. De hecho, la frase totum 
simul refiere esta idea. 

La simultaneidad abarca la contemplación de todo lo que está 
en el tiempo, pues todo lo temporal no se le puede llamar eterno. 
Debido a que 

 

 
64Ibíd., 84. 
65Knuuttila, “Time and Creation in Agustine”, en The Cambridge 

Companion to Agustine, 103. 
66Agustine, Confessions, XI: XIV, 16., 246. 
67Boethius, Consolation of Philosophy, V: VI., 168. 



 El presente eterno atemporal                                  211 
 

 
Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240 

lo que puede llamarse propiamente eterno es muy es muy 
diferente, ya que conoce toda la vida, puede ver el futuro y no 
ha perdido nada del pasado. Está en un presente eterno y 
comprende todo el flujo del tiempo.68 

La eternidad abarca todo lo que implica tiempo: no existe 
cambio alguno en ella. 

Por otro lado, Brian Leftow enfatiza que eternidad en Boecio 
implica duración atemporal.69 Además, Stump señala que hay cuatro 
conceptos sobre la comprensión de eternidad en Dios en este autor 
escolástico: 1) Lo eterno tiene vida; 2) un Ser eterno es inmutable; 3) 
tiene una vida ilimitada, sin principio; 4) posee una vida completa de 
una sola vez.70 

Nelson Pike también destaca algunas características de la 
atemporalidad de Boecio. Dentro de ellas están: 1) No hay un antes ni 
un después, pues no hay sucesión;71  2) “Dios existe en un eterno 
presente (praesontarius)”.72 Es importante aclarar que esto no implica 
que Dios exista en cada momento temporal de sus creaciones, sino que 
puede interpretarse como una alusión a un tipo de existencia divina 
que está presente de manera simultánea en todo. No obstante, esta no-
ción de estar presente se puede entender como una carencia de con-
notaciones temporales. La existencia de Dios se entiende, en un sen-
tido, como atemporal.73 La eternidad de Dios es una forma extendida, 
todo en una sola vida, sin límites de tiempo. Aunque un ser atemporal 

 
68Ibíd., V: VI., 169. 
69Leftow, Time and Eternity, 113. 
70Stump, Aquinas (New York: Routledge, 2003), 132-3. 
71Pike, God and Timelessness, 12.  
72Ibíd. 
73Ibíd., 14. 



212                                                   Jairo Ocupa 
 

 
Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240 

no existe en el tiempo, todos los momentos temporales existen 
simultáneamente en Él y Dios coexiste con la creación temporal.74 

Joseph Wolfensberger destaca que la atemporalidad de Boecio 
está relacionada a la presciencia divina: 

 
Boecio se centra en el tiempo en relación con el conocimiento 
de Dios. Boecio acepta la opinión de que Dios experimenta el 
tiempo desde un punto de vista atemporal. Parece claro que 
Dios no es un Ser temporal (ya que es necesario) y por tanto 
estaría fuera del tiempo. Sin embargo, no niega que Dios pueda 
conocer temporalmente el tiempo, atribuyéndolo a la 
providencia de Dios.75 
 
Desde esta perspectiva, con relación a la presciencia, se destaca 

que Dios ve todas las cosas en su eterno presente y conoce de manera 
inmediata (sin que implique cambio) todo lo que sucederá en el futuro. 
Este pensador medieval declara, 

 
Y él no puede confundirse, sino que ve y comprende 
inmediatamente todas las cosas que sucederán, sean o no 
necesarias, del mismo modo que puedes ver al mismo tiempo 
un hombre caminando por el suelo y el sol en el cielo, y, aunque 
las dos imágenes coincidan, comprendes inmediatamente que 
el hombre y que la salida del sol es necesaria.76 
 

 
74Leftow, Time and Eternity, 115. 
75Joseph Wolfensberger, “On God’s Eternity: How the Boethian Position on 

Kairos (καιρός) Solves the Debate Between Eternalism and Open Theism”, The 
Macksey Journal 87, no. 1 (2020): 5. 

76Boethius, Consolation of Philosophy, V: VI., 171. 



 El presente eterno atemporal                                  213 
 

 
Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240 

Ahora bien, desde esta perspectiva a primera vista se puede 
percibir que el autor da entender que el conocimiento divino implica 
que sea necesario y no contingente. No obstante, más adelante 
especifica que si Dios conoce de antemano lo que sucederá, esto debe 
ocurrir necesariamente. Desde la perspectiva de Boecio,  

 
todas aquellas cosas, pues, que Dios sabe llegarán a ser, llegarán 
a ser, algunas de ellas procedentes del libre albedrío, de modo 
que cuando lleguen a ser no habrán perdido la libertad de su 
naturaleza, según la cual, hasta el momento en que sucedieron, 
podrían no haber sucedido.77 

 
Para este autor, declarar esta presciencia divina no viola ni 

pierde el libre albedrio de los seres creados.78 Estos, aunque decidan 
cambiar de decisión de último momento de manera diferente a lo que 
estaban pensando hacer, esto aún es preconocido por Dios ya que Él, 
desde su eterno presente, conoce necesariamente (de manera 
necesariamente condicional) todas las acciones, así sean espontaneas 

 
77Ibíd., V: VI., 173. 
78El autor reconoce que algunos harán objeciones sobre si su perspectiva de 

sobre lo que es preconocido por Dios implica que necesariamente suceda. De manera 
inteligente, el autor especifica que, aunque tu cambies de decisión de último 
momento, esto aún es preconocido por Dios. Boecio responde, “y ahora tal vez 
objetes que está en tu mano cambiar de intención y frustrar así la providencia y 
convertirla en un sinsentido, porque sea lo que sea lo que la providencia haya 
previsto, tú puedes hacer otra cosa. La apreciación personal del autor es que puedes 
decidir hacer otra cosa, pero la providencia lo habrá visto también en su eterno 
presente y cualquier cosa que intentes hacer que sea diferente o imprevisible habrá 
sido comprendida y predicha. No es posible evitar o evadir la presciencia divina, del 
mismo modo que no puedes escapar de ser visto por un ojo que está enfocado en ti, 
aunque decidas lanzarte en una dirección cuando habías estado yendo en otra”. Ibíd., 
V: VI., 174. 



214                                                   Jairo Ocupa 
 

 
Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240 

y aparentemente imprevisibles, las cuales son necesarias que 
sucedan.79 

Para Boecio, lo que ocurre en el futuro se da por dos motivos: 
1) Porque es conocido de antemano que va a suceder; 2) porque va a 
suceder sí o sí, debido a que el agente libre actuará de esta manera. 
Boecio ejemplifica al decir que si alguien sabe que una persona está 
sentada; esta persona debe estar sentada necesariamente. Las dos cosas 
son necesarias: el conocimiento previo y el acontecimiento de este 
hecho.80 De modo que la causa de los sucesos futuros se da por el 

 
79Robert Sharples analiza lo que implica la presencia divina, el libre albedrío 

y el destino en el pensamiento de Boecio. Entonces el autor distingue que necesidad 
implica dos aspectos: 1) necesidad absoluta y 2) necesidad condicional; así presenta 
una solución al dilema del libre albedrío y la presciencia divina. En el ámbito 
filosófico, en el caso de la primera, “la necesidad absoluta podría definirse como la 
verdad en absolutamente todos los mundos posibles sin restricción alguna. Pero 
deberíamos poder explicarla sin invocar mundos posibles”. Bob Hale, “What is 
Absolute Necessity?”, Philosophia Scientiæ 16, no. 2, (2012): 117. Esta necesidad es 
expresada cuando alguien causa que algo suceda. Por ejemplo, arrojar un objeto en 
el suelo hará que este suene o se rompa, etc. En cambio, la necesidad condicional 
implica que no es causado por el agente, por ejemplo, mirar por la carretera a alguien 
que está caminando por la vereda. Sharples también presenta una ilustración de la 
siguiente manera. Un ejemplo que se presenta es, “...si alguien anda, es necesario que 
ande, pero no que su caminar sea en sí mismo necesario en el sentido de ser 
obligado”. Robert Sharples, “Fate, prescience and free will”, en The Cambridge 
Companion to Boetthius, 220. De esta manera, el conocimiento divino del pasado 
presente y futuro de los agentes libres es una necesidad condicional en Dios. Ibíd., 
220. 

80Boecio presenta la explicación de la siguiente manera: “Digamos que 
alguien se sienta. Cualquiera que opine que esa persona está sentada debe estar en lo 
cierto. Y, por otro lado, si la opinión es cierta, entonces la persona debe estar sentada. 
En ambos casos es necesario. En el segundo, debe estar sentado, y en el primero la 
opinión es correcta. Pero ¿quién diría que el hombre está sentado porque la opinión 
es correcta? Lo primero es estar sentado. Así, aunque la causa de la verdad fluye en 
un sentido, hay una necesidad común en ambos lados”. Ibíd., V: III., 153. 



 El presente eterno atemporal                                  215 
 

 
Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240 

conocimiento divino y porque la criatura en su libre albedrío actuará 
de tal manera. Así, se mantiene a Dios como inmutable, pues no hay 
cambios temporales en Él y se evita decir que Dios es la causa de todo. 

Paul Helm, al interpretar este concepto, declara que el Dios 
atemporal de Boecio prevé todo lo que ocurre simultáneamente 
debido a que “el conocimiento eterno de Dios es como la percepción 
visual inmediata”.81 Sin embargo, Helm declara que, al afirmar que 
todo está simultáneamente presente en Dios, se afirma la teoría B del 
tiempo en el ámbito atemporal; pues en el no hay tensión.82 No obs-
tante, resulta complicado determinar si Boecio respaldaba la teoría B 
de McTaggart, dado que vivió mucho antes que este pensador de Cam-
bridge. Lo que el autor medieval expone en sus escritos es una explica-
ción sobre como Dios se relaciona con el tiempo, influenciado por la 
filosofía griega,83 un concepto general compartido por todos los teístas 
clásicos. 

 
81Paul Helm, “Eternity and Vision in Boethius”, European Journal for 

Philosophy of Religion 1 (2009): 77, https://philarchive.org/archive/HELEAV 
(consultado: 2 de octubre del 2023). 

82En palabras de Helm: “Según el teórico B, todas las propiedades 
temporales carecen de tensión. ¿No podríamos utilizar este argumento en defensa de 
la idea de Dios de Boecio? Del mismo modo que el teórico B puede utilizar el lenguaje 
de los tiempos sin comprometerse con la visión del tiempo de la serie A, ¿no puede 
Dios utilizar representaciones eternas e intemporales de su creación sin 
comprometerse con la eliminación de la temporalidad en su creación? La visión 
eterna de Dios es entonces una mera façon de penser divina. Tal vez Dios sea un 
‘nuevo’ teórico B”. Ibíd.,89. 

83Danuta Shanzer, quien hace un análisis de la Consolación de Boecio, 
destaca la influencia platónica en esta obra literaria. Shanzer declara, “la Consolación 
surge como una fusión del diálogo platónico y el discurso de la revelación”. Danuta 
Shanzer, “Interpreting the Consolation”, en The Cambridge Companion to Boetthius, 
231. Así, mismo, se debe tener en cuenta el contexto de los escritores de la filosofía 
antigua que influenciaron a Boecio. Pues, “para entender lo que Boecio quería decir 
al conversar con la propia filosofía, debemos examinar la recepción de las 
personificaciones en la antigüedad tardía”. Ibíd.  



216                                                   Jairo Ocupa 
 

 
Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240 

Ahora bien, para Leftow, aunque Dios es atemporal y conoce 
todo, su relación con su creación implica que Él tenga mínimamente 
propiedades temporales, pero que a pesar de eso no se le puede llamar 
a Dios temporal. Según Leftow, “el punto de vista de Boecio implica 
que, aunque la vida de Dios no es temporal, hay acontecimientos en 
ella, y estos acontecimientos tienen lo que es una propiedad típica 
temporal: ocurren en un presente”.84  De modo que, Dios como 
atemporal tiene conocimiento de los seres temporales, a los que Leftow 
les llama propiedades típicas temporales (TTPs en inglés). Estas TTPs 
son características de un Ser que contempla atemporalmente la 
relación de antes y después; pasado, presente y futuro, en el cual 
suceden acontecimientos que lo califican como temporales.85 Si algo o 
alguien tiene partes implica que es temporal, pues en este hay sucesión.  

Ahora bien, en el caso del autor medieval, Leftow afirma que 
“Boecio piensa que los eventos en la vida de Dios tienen algunos 
TTPs”. No obstante, “Boecio sostiene que los acontecimientos en la 
vida de Dios no tienen los TTPs adecuados para contar como 
temporales”.86 Así, el ahora de los seres temporales está en devenir, 
pues llega ser, porque fluctúa en la relación de antes y después y 
también tiene una terminación. No obstante,  

 

 
84Leftow, “The Eternal Present”, en God and Time, 21. 
85Ibíd., 22. Leftow explica las TTPs de la siguiente manera. “Ser presente, ser 

pasado, ser futuro y estar en relaciones son propiedades típicamente temporales o 
TTPs. Es decir, son propiedades típicas de los que contribuyen a hacerlos 
temporales”. Ibíd. De modo que ser temporal es tener propiedades que se dan en los 
acontecimientos. Leftow explica de la siguiente manera: “digo que los 
acontecimientos son temporales si y sólo si tienen el conjunto adecuado de 
propiedades, y que las propiedades de este conjunto son ‘típicamente temporales’ 
porque ayudan a que algunos acontecimientos sean temporales”. Ibíd., 23. 

86Ibíd., 23. 



 El presente eterno atemporal                                  217 
 

 
Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240 

Según Boecio, el “ahora” de Dios no “se mueve”. El foco del 
presente se detiene en los acontecimientos de la vida de Dios. 
Son presentes, pero nunca son pasados, ni terminados. 
Tampoco tienen partes que terminen, pues estas partes sólo 
serían acontecimientos menores en la vida de Dios. Así que los 
acontecimientos en la vida de Dios no están implicados en la 
sucesión. Y así para Boecio, los eventos en la vida de Dios no 
son temporales. Boecio, en cambio, los llama “eternos”; para él, 
los acontecimientos temporales pasan (el tiempo “pasa”), los 
acontecimientos eternos no. Los acontecimientos de la vida de 
Dios están permanentemente presentes. Son rasgos 
permanentes de la realidad. Esto es lo que los hace eternos, ni 
temporales; Dios es eterno porque tales acontecimientos 
constituyen su vida.87 

De manera que, para el autor medieval, “el ahora de Dios” es un 
presente eterno atemporal que no implica sucesión, pues Él no tiene 
suficientes propiedades para ser temporal. Así pues, desde tal 
perspectiva, aunque Dios es atemporal, tiene algunas TTPs, lo cual 
parece una paradoja. Leftow, asegura que no debe sorprendernos este 
dilema, pues esto afirman todos los defensores de la atemporalidad.88 

Ahora bien, la perspectiva de Boecio ha influenciado en la 
interpretación sobre Dios en pensadores posteriores, por ejemplo, en 
Tomás de Aquino. Este pensador, en la Suma Teológica, en la cuestión 
X que trata la eternidad de Dios, cita las mismas palabras de Boecio. 
Eleonore Stump destaca este impacto y sostiene que la concepción de la 

 
87Ibíd., 24. 
88De modo que, según la comprensión de Boecio, “si Dios vive, tiene una 

vida. Las vidas consisten en acontecimientos. No puede haber un acontecimiento sin 
TTPs: un acontecimiento que nunca está presente es un acontecimiento que nunca 
ocurre. La vida de Dios debe tener un presente y algunos de TTPs”. Ibíd., 25. 



218                                                   Jairo Ocupa 
 

 
Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240 

eternidad en Aquino es una adopción del concepto establecido por 
Boecio. Él afirmaba que “La eternidad es la posesión completa y 
simultánea de una vida ilimitada”.89 Declaraciones como estas han 
influido a su posterioridad. 

A continuación, se pasará a estudiar la comprensión de Dios y 
su relación con el tiempo en Tomás de Aquino.  
El presente eterno de Tomás de Aquino 

Cómo se mencionó anteriormente la comprensión de la 
eternidad en Boecio ha influenciado en Tomás de Aquino. En la 
cuestión X, enfatiza que 

 
eternidad es conocida de dos fuentes: Primero porque lo que es 
eterno es interminable—que es sin inicio y sin fin (es decir, no 
tiene término en ninguno de los dos sentidos); segundo, 
porque lo eterno no tiene sucesión, siendo todo 
simultáneamente.90  

 
En muchas oportunidades se enfatiza que esta eternidad es una 

simultaneidad total, sin pasado o sin futuro.91 
El tomismo tiene una comprensión un tanto parecida a la de 

Agustín de Hipona y Boecio. Eleonore Stump, una tomista, enfatiza que 
cada momento de las personas está presente en el Dios eterno.92 El 
concepto de eternidad conlleva intrínsecamente la noción de 
atemporalidad. Así, al afirmar que Dios es eterno, se está afirmando que 
también es atemporal. Desde esta perspectiva, Stump emplea el término 

 
89Stump, Aquinas, 132. 
90Thomas Aquinas, Summa Theologica (ST), X: I, obj. 6., trad. Fathers of the 

English Dominican Province (London: Burns Oates & Washbourne). 
91Aquinas, ST, X: I, obj. 4. 
92Eleonore Stump, “Eternity, Simplicity, and Presence”, en God, Eternity, 

And Time., ed. Christian Tapp y Edmund Runggaldier (New York: Routledge, 2016), 
35.  



 El presente eterno atemporal                                  219 
 

 
Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240 

eterno presente como una manera de explicar la comprensión de la 
atemporalidad en Aquino. De modo que “la eternidad de Dios es el 
presente eterno e ilimitado de la vida de la mente que es de Dios. Este 
presente es atemporal, pero ET-simultáneo con cada momento del 
tiempo como ese momento está presente. En el presente eterno, Dios no 
sólo vive, sino que también es directamente consciente y directamente 
presente a todo en el tiempo”.93 Afirmar que Dios vive en la 
atemporalidad está relacionado con una duración ilimitada e 
interminable. Eternidad, desde la perspectiva de Aquino, está 
relacionado con su modo de ser atemporal e ilimitado.94   

Este presente eterno atemporal implica que en el no hay devenir, 
pues no llega a ser, sino que Él es (un extendido presente eterno o 
ahora). “Además, el presente eterno, sin pasado y sin futuro, no es 
instantáneo sino extendido, porque la eternidad, tal como la entiende 
Aquino, incluye la duración”.95 Este es un modo de existencia de una 
duración infinita y extendida, sin tiempo, sin espacio, sin pasado o 
futuro.96 A la vez, este modelo, además de ser extendido, implica que es 
un Ser caracterizado de actualidad presente persistente e indivisible.97 
Así pues, Stump y Norman Kretzmann consideran que tiene una 
extensión la cual abarca todo el tiempo y no tiene fin; como no tiene 
sucesión, tampoco no puede dividirse. Desde su perspectiva, todo lo 
divisible es sucesivo y temporal.98 

Ahora bien, la simultaneidad es la relación entre lo temporal de 
las criaturas y lo atemporal de Dios. El término eterno presente [eternal 
present] denota simultaneidad en Dios. Este concepto puede verse por 

 
93Stump, Aquinas, 158. 
94Ibíd., 135-6.  
95Ibíd., 137. 
96Ibíd. 
97Stump y Norman Kretzmann, “Eternity, Awareness, and Action”, Faith 

and Philosophy: Journal of the Society of Christian Philosophers 9, no. 3 (1992): 463. 
98Ibíd., 466. 



220                                                   Jairo Ocupa 
 

 
Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240 

ejemplo en la presciencia divina, pues su conocimiento en cuanto a las 
cosas está simultáneamente presentes en Dios, como si alguien ve desde 
la altura de una carretera todo lo que ocurre en ella.99 De manera similar, 
Leftow enfatiza que el conocimiento de las cosas temporales en Aquino 
ocurre todo a una sola vez y se refiere a la observación de Dios de las 
cosas temporales, por medio de la conciencia.100  

Esta simultaneidad ocurre en los ámbitos temporal y atemporal. 
El primero connota: “(T) T-simultaneidad = existencia o aparición al 
mismo tiempo”.101 Esto ocurre todo al mismo tiempo.  En cambio, el 
segundo “(E) E-simultaneidad = existencia o acontecimiento en un 
mismo presente eterno”.102 Este ocurre todo en el eterno presente. De 
ahí surge que en ET- simultaneidad ocurre una relación entre lo 
atemporal y temporal, el cual cada presente temporal es ET- simultaneo 
con el presente eterno atemporal.  

Ampliando más este concepto, Stump y Kretzmann explican 
que ET- simultaneidad implica coocurrencia entre el presente temporal 
y el presente atemporal (eterno presente). En el primero, “el presente 
temporal es ET-simultáneo con el presente infinito de la vida de un ser 
eterno”,103 es decir, todo lo que ocurre en los seres temporales es 
simultaneo con el Dios presente eterno. En este ámbito, los 
acontecimientos ocurren unos tras otro y también hay simultaneidad 
entre ellos. En el segundo, “desde el punto de vista eterno, todo tiempo 
presente es presente, co-ocurrente con el todo infinito del presente 

 
99Stump, Aquinas, 137. 
100Leftow, “Eternity and Simultaneity”, Faith and Philosophy: Journal of the 

Society of Christian Philosophers 8, no. 2 (1991): 149. 
101Stump, Aquinas, 137.  
102Ibíd., 138. 
103Stump y Kretzmann, “Eternity, Awareness, and Action”, 475. 



 El presente eterno atemporal                                  221 
 

 
Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240 

eterno”.104 En el ámbito divino, todos los acontecimientos que ocurren 
son presente en Dios. 

Es por eso que Stump y Kretzmann afirman, 
 

El modo de existencia de una entidad eterna es tal que toda su 
vida es ET-simultánea con todas y cada una de las entidades o 
acontecimientos temporales. Cualquier acontecimiento 
temporal, como la apertura del Muro de Berlín o el fin del 
apartheid en Sudáfrica, es ET simultáneo con el presente 
eterno. Pero, en relación con nosotros, dada nuestra ubicación 
en el continuo temporal a principios de 1993, el primero de 
esos acontecimientos es pasado y el segundo es futuro.105 

Como se puede percibir, la ET-simultaneidad es la combinación 
entre la relación de los seres temporales y el ser atemporal. Además, el 
ser eterno coexiste y coocurre con lo seres temporales. 

Stump, en su análisis de la simultaneidad, también destaca el 
mismo concepto y expresa, “Así, desde el punto de vista del ser eterno, 
toda la línea temporal se ilumina a la vez. Desde el punto de vista eterno, 
cada instante temporal es presente, co-ocurrente con el todo infinito del 
eterno presente”.106 De esta forma, el conocimiento de Dios de los 
sucesos temporales sucede todo a una vez. Dios percibe 
simultáneamente como una sola vez todos los sucesos temporales.107 Por 

 
104Ibíd. 
105Ibíd. 
106Stump, Aquinas, 144. 
107Leftow, “Eternity and Simultaneity”, 159. Desde la propuesta que ocurre 

todo a la vez, tanto en Boecio como en Aquino, se afirma que la eternidad de Dios 
connota indivisibilidad. Lo eterno es, pues, indivisible (simple), ya que no requiere 
de cambio. Así, “una vida contiene sucesión, entonces, si no todas sus partes ocurren 
a la vez. Por el contrario, si una vida carece de sucesión, toda ella ocurre a la vez: 
 



222                                                   Jairo Ocupa 
 

 
Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240 

eso, Leftow usa la ilustración clásica para explicar dicho conocimiento 
contemplativo. Este autor menciona, “la lectura natural de su imagen de 
un hombre en una colina viendo toda la extensión de un camino es que 
todo el camino está realmente allí a la vez para ser visto”.108 Por otro 
Lado, John H. Boyer quien también hizo una investigación sobre la 
atemporalidad en Aquino, declara: “la simultaneidad no temporal de 
Dios y las criaturas permite que Dios conozca todos los tiempos sin que 
haya sucesión en él. Aquino explica que, desde la perspectiva de la 
eternidad, los acontecimientos que ocurren en tiempos diferentes están 
simultáneamente presentes para Dios”.109 Este conocimiento ocurre 
desde el estado acto puro, en su eterno presente. Así, Dios conoce el 
pasado y el futuro los cuales están presente en Él.110 

Sumado a la ET-simultaneidad, el tomismo usa otro termino 
para explicar cómo su modelo de Dios está presente con los seres 
temporales. La expresión usada es presente especioso [especious 
present]. Según William P. Alston, este concepto es una contemplación 
de lo temporal o atemporal como indivisible. Por ejemplo, en el aspecto 
humano, en el cual su percepción es limitada, 

 
...se piensa en un ser humano que percibe un tramo 
temporalmente extenso de un proceso en un acto 
temporalmente indivisible. Si mi presente especioso dura, por 
ejemplo, una vigésima de segundo, entonces percibo una 

 
ninguna de sus fases es anterior a otra. Por tanto, la vida eterna es como una 
extensión temporal sin partes anteriores ni posteriores”. Ibíd., 151.  

108Ibíd. 
109Boyer, “Eternal God: Divine Atemporality in Thomas Aquinas”, en News 

from the Raven, 262. 
110Ibíd., 274. 



 El presente eterno atemporal                                  223 
 

 
Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240 

vigésima de segundo, de contemplación, por ejemplo, el vuelo 
de una abeja ‘de una vez’.111 
 
Por otro lado, al llevar este concepto a la comprensión de Dios, 

“…basta con ampliar el presente especioso para que abarque todo el 
tiempo, y tendremos un modelo de la conciencia que Dios tiene del 
mundo”.112 De esta manera, se continúa sosteniendo que Dios es un 
eterno presente indivisible que abarca todo el tiempo. Así pues, Stump 
y Kretzmann declaran, “el presente especioso, entonces, parece ser un 
ejemplo de algo que es a la vez extendido y conceptualmente indivisible 
como tal”.113 

Ahora bien, la comprensión de la atemporalidad tomista está 
ligada a la simplicidad e inmutabilidad. Así, el cambio, en el Dios 
inmutable, está relacionado con la carencia sucesión. Por eso, los 
tomistas influyentes usan el término propiedades Cambridge para 
explicar como ocurre el cambio entre Dios y los seres temporales.  

Esta expresión fue usada por Peter Geach en el libro God and 
Soul. El autor, en el capítulo 5 titulado Existence and Actuality, explora 
la existencia de algo en la actualidad. Allí explica que estos cambios 
existentes no son reales sino meros cambios. Por ejemplo, Sócrates es 
más bajo que Theaetetus (Platón);114 otro ejemplo, 5 ya no es número de 

 
111William P. Alston, Divine Nature and Human Language: Essays in 

Philosophical Theology (London: Cornell University, 1989), 136. 
112Ibíd. Para profundizar sobre el concepto de presente especioso, véase, 

Gustav Bergman, “Duration and the Specious Present”, Philosophy of Science 27, no. 
1 (1960): 39-47. Sean E. Power, “The Metaphysics of the 'Specious' Present”, 
Erkenntnis 77, no. 1 (2012). https://philpapers.org/rec/POWTMO. 

113Stump y Kretzmann, “Eternity, Awareness, and Action”, 468. 
114Peter Geach, God and Soul (Londom: Routledge & Kegan Paul, 1969), 72. 

El concepto de cambios Cambrige es una interpretación de Geach, haciendo uso de 
la filosofía analítica (de Ellis Mactaggart y Bertrand Russel), para demostrar que 
 



224                                                   Jairo Ocupa 
 

 
Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240 

hijo de una persona.115 Ahora bien, Sócrates ha fallecido antes que 
Platón, por eso no hubo un cambio real en él; en el caso de los números 
tampoco son cambios reales, pues los números no cambian. Desde esta 
perspectiva, Feser sostiene la noción de que Dios posee propiedades 
contingentes Cambridge, es decir, propiedades que no son reales. Por lo 
tanto, cuando Dios lleva a cabo el acto de creación, se origina un cambio 
en la creación misma, ya que ésta llega a existir; sin embargo, este 
cambio no ocurre en la naturaleza de Dios.116 Por lo tanto, Dios sigue 
siendo inmutable. Además, desde esta perspectiva, se continúa 
sosteniendo la atemporalidad y simplicidad. 

Dado que en Dios todo acontece simultáneamente, sin cambio 
ni sucesión debido a su ser atemporal, su mente y conocimiento deben 
diferir de los seres temporales. Esto implica que su mente es inmaterial 
pero no carece de conciencia. Por lo tanto, es capaz de realizar acciones 

 
existe un cambio, pero no es real sino un mero cambio, porque en realidad lo que 
cambia es la cosa y no de quien se habla. Por ejemplo, mi amigo es más alto que yo. 
Hubo un cambio, pero no porque yo he reducido en mi estatura, sino que él es más 
joven que yo y ha crecido más. Entonces, el cambio sucedió en tal persona, mientras 
yo sigo siendo el mismo en mi estatura. Ahora bien, aplicar esta explicación a Dios, 
según Geach, implica que “no hay contradicción manifiesta si suponemos que algún 
ser real tiene pensamientos y designios, e inicia cambios en las cosas, pero no 
experimenta él mismo cambios iniciados por otras cosas. (Aquí estoy considerando 
naturalmente sólo cambios ‘reales’, no meros cambios ‘Cambridge’ que no son 
‘reales’). Un ser así, real pero inmutable, podría llamarse eterno”. Ibíd., 73.  

115Ibíd., 72. 
116Feser entiende que la simplicidad e inmutabilidad divina están ligadas 

entre sí. “Ahora bien, la doctrina de la simplicidad divina no implica que Dios no 
tenga propiedades contingentes de ningún tipo, sino sólo que no tiene propiedades 
reales contingentes. Puede tener propiedades Cambridge contingentes. Y del mismo 
modo que el hecho de que Sócrates sea más bajo que Platón es una mera propiedad 
de Cambridge (porque implica que Platón es más alto que cualquier cambio en el 
propio Sócrates), también el hecho de que Dios haya creado el mundo es una mera 
propiedad de Cambridge (porque implica que el mundo ha llegado a existir y no 
cualquier cambio en el propio Dios)”. Feser, Five Proofs of the Existence of God, 196. 



 El presente eterno atemporal                                  225 
 

 
Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240 

que no requieren tiempo, tales como recordar o querer.117 No obstante, 
un ser atemporal no puede realizar actividades que requieran tiempo: 
“Dios no puede deliberar, anticipar, recordar o planificar”.118 

La interacción del actuar de Dios en el tiempo se da como causa 
y efecto. Aquí, la causa es atemporal y el efecto es temporal. Debido a 
que, 

si un Dios eterno es también omnipotente, puede hacer 
cualquier cosa que no le resulte lógicamente imposible. 
Aunque sus acciones no puedan localizarse en el tiempo, puede 
producir efectos en el tiempo a menos que hacerlo le resulte 
lógicamente imposible.119 
 
Por ejemplo, esto es lo que sucedió en la creación, en el cual 

hubo una causa creadora atemporal, que produjo efectos temporales.  
Al igual que en el caso de Boecio, algunos interpretes como 

William Craig sostienen que Aquino fue un teórico B del tiempo. Sin 
embargo, como se mencionó anteriormente, esta propuesta no es 
aceptada por los tomistas.  

En resumen, para estos tres autores, Dios se define como un 
eterno presente o eterno ahora. Este estado presente representa la esencia 
misma de su existencia. La perspectiva de estos pensadores escolásticos 
ha tenido un impacto duradero en la comprensión de los atributos 
divinos y su relación con la creación. Esta influencia se hace evidente en 
los atributos fundamentales del teísmo clásico: la simplicidad, la 
atemporalidad, la inmutabilidad y la impasibilidad. Dichos conceptos 
fundamentales revelan la profunda conexión entre la concepción de 
Dios como un eterno presente y la construcción de los atributos 
esenciales en el contexto del teísmo clásico. En consecuencia, la manera 

 
117Stump, Aquinas, 148 
118Ibíd. 
119Ibíd., 151. 



226                                                   Jairo Ocupa 
 

 
Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240 

en que estos autores abordan la relación entre un Dios atemporal y los 
seres temporales sigue siendo un dilema de relevancia contemporánea. 

Algunas objeciones al presente eterno atemporal 

El concepto de “eterno presente” en el teísmo clásico ha susci-
tado diversas objeciones. En este sentido, procederemos a exponer al-
gunas de estas objeciones. Primero, abordaremos las objeciones al 
concepto de Agustín de Hipona; posteriormente nos enfocaremos en 
las formuladas hacia Boecio y Aquino. En el caso de estos dos últimos 
pensadores, presentaremos una serie de objeciones sin hacer una dis-
tinción particular para cada autor, dado que comparten un concepto 
similar de atemporalidad, y también porque Aquino fue influenciado 
por el pensamiento de Boecio. 

Ryan Mullins ha presentado objeciones al concepto 
agustiniano. Para Agustín, el tiempo implica que este existe solo si 
existen cosas o seres temporales y mutables. Desde esta perspectiva, 
Dios está fuera del tiempo en un estado de inmutabilidad. Incluso 
cuando Dios crea no experimenta el cambio.120 Así, “el agustiniano 
dice que Dios no está en ninguna relación real con las cosas externas a 
Él que implique tener propiedades accidentales, o propiedades extrín-
secas o relacionales”.121 Así mismo, Mullins señala que el concepto 
agustiniano no explica qué es el tiempo, ni cómo actúa Dios sin la crea-
ción. Agustín entiende que no existe un antes de la creación, pues Dios 
no está en relación de anterioridad y posterioridad. Por eso, Mullins 
presenta tres problemas que tiene el concepto de atemporalidad en este 
pensador escolástico: (1a) Hay un antes y después de la creación, en el 
cual se puede percibir que hay un cambio en Dios; (2a) “Si Dios es 

 
120Mullins, “The Divine Timemaker”, Philosophia Christi 22, no. 2 (2020): 

217-220.  
121Ibíd., 223. 



 El presente eterno atemporal                                  227 
 

 
Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240 

eternamente creador, entonces esto parece ser que la creación es 
coeterna con Dios”;122 (3a) Dios, luego de la creación, entra en una re-
lación real con sus criaturas, esto implica que interactúe en tiempo y 
espacio.123 Ahora bien, un agustiniano respondería de la siguiente ma-
nera: (1b) Dios no cambia, sino que es eternamente creador. (2b) La 
creación no es coterna con Dios, porque tiene un inicio y tiene fin. (3b) 
Dios no está realmente relacionado con la creación.124 Afirmar la 
última premisa resulta contraproducente, ya que implica que la 
relación entre Dios y su creación no es genuina. Ante esta disyuntiva, 
Mullins afirma categóricamente: “decir que Dios no está realmente 
relacionado con la creación es complicado”.125 

Después de abordar las objeciones al concepto de Agustín de 
Hipona, describiremos las objeciones y dificultades que enfrenta el 
concepto atemporal en el teísmo clásico, con enfoque particular en 
Boecio y Aquino. 

El primer argumento se refiere al uso del término “eternidad”. 
Nicholas Wolterstorff es uno de los autores que ha presentado esta 
objeción. Este erudito destaca que, en términos generales, los cristianos 
han adoptado el concepto eternal al hablar de Dios, lo cual implica la 
noción de atemporalidad, y no el otro término que es everlasting 
(eterno), cuya connotación implica dentro del tiempo.126 Wolterstorff 
usa el segundo término para explicar la relación de Dios con el tiempo. 
Así pues, enfatiza que, desde la perspectiva bíblica, se puede percibir que 

 
122Mullins, “From divine timemaker to divine watchmaker”, en Temporality 

and Eternity: Nine Perspectives on God and Time, ed. Marcus Schmücker, Michael T. 
Williams y Florian Fischer (Berlín: Walter de Gruyter, 2022), 41. 

123Ibíd. 
124Ibíd. 
125Ibíd. 
126Nicholas Wolterstorff, “God is ‘everlasting’, not ‘eternal’”, en Philosophy 

of Religion: A Guide and Anthology, ed. Brian Davies (New York: Oxford University, 
2000), 485. 



228                                                   Jairo Ocupa 
 

 
Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240 

Dios actúa dentro la historia humana y que cambia.127 Por eso, sostiene 
que es mejor decir que Dios es everlasting y no eternal. 

Entre los argumentos que Wolterstorff usa para sostener que 
Dios es everlasting, es que, si Dios es redentor, esto implica cambios 
ontológicos en Él. Por otra parte, el Dios eterno, en el sentido de 
atemporal, no puede experimentar cambios ontológicos. Por eso, 
Wolterstorff señala: 
 

 Una teología que opta por Dios como eterno [eternal] no 
puede evitar estar en conflicto con la confesión de Dios como 
redentor. Y dado el hecho evidente de que Dios es presentado 
en la Biblia como un Dios redentor, una teología que opte por 
Dios como eterno [eternal] no puede ser una teología fiel al 
testimonio bíblico.128 
 
Para Wolterstorff, los argumentos bíblicos presentan a Dios 

redimiendo a la humanidad, actuando, planificando; los cuales un Dios 
atemporal [eternal] no podría hacer. 

Un segundo argumento contra la atemporalidad es que se 
sostiene que es una influencia griega. Wolterstorff señala que el 
concepto de Dios visto como everlasting (temporal) es bíblico; en 
cambio, el concepto de eternal (atemporal) es resultado de la 
helenización en el judaísmo.129 Pike también señala que la filosofía 
griega ha ingresado en la teología y ha influenciado en la relación de 
Dios con el tiempo. Por eso declara, “ahora sospecho que la doctrina de 
la atemporalidad de Dios fue introducida en la teología cristiana porque 
el pensamiento platónico era elegante en ese momento y porque la 
doctrina parecía tener una ventaja considerable desde el punto de vista 

 
127Ibíd. 
128Ibíd., 486. 
129Ibíd., 486-7. 



 El presente eterno atemporal                                  229 
 

 
Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240 

de la elegancia sistemática”.130  Richard Swinburne enfatiza que desde la 
perspectiva de Platón y Aquino toda cosa o ser que cambia es inferior a 
las que no cambian.131 Esta idea está implícita en el cristianismo y se usa 
como un justificativo para señalar que Dios es el Ser más perfecto que 
puede ser concebido y por lo tanto no puede cambiar.132 “Sin embargo, 
una respuesta obvia a este punto es sugerir que la perfección del ser 
perfecto, no puede consistir en que su ser es cierta condición estática, 
sino que en su ser hay un cierto proceso de cambio”.133 

Un tercer argumento está relacionado a la inmutabilidad de 
Dios. Wolterstorff enfatiza que, en el teísmo clásico, en especial en 
Tomás de Aquino, Dios es percibido como simple. Es decir, Dios es 
idéntico con sus atributos y no hay distinción de propiedades en Él, de 
modo que si un evento temporal sucede, este está ocurriendo siempre 
en el acto puro de Dios. No hay momento en que deje de suceder y a la 
vez ocurre simultáneamente con otros actos.134 

Por ejemplo, en el caso del cruce del pueblo de Israel por el mar 
Rojo, desde la perspectiva tomista, estos actos temporales no afectan 
temporalmente a Dios. Así, Dios puede provocar sucesos históricos 
como este, pero no implican un cambio en algún aspecto en Dios.135 No 
obstante, desde una perspectiva bíblica, se puede describir a Dios 
actuando providencialmente en y con la creación.  Además, muchos de 
sus actos son descritos siendo sucesivos y relacionándose unos con 

 
130Pike, God and Timelessness, 189. 
131Richard Swinburne, The Coherence Theism (New York: Oxford 

University Press, 1993), 222. 
132Pike, God and Timelessness, 190. 
133Swinburne, The Coherence Theism, 222. 
134Nicholas Wolterstorff, “God is ‘everlasting’, not ‘eternal’”, en Philosophy 

of Religion: A Guide and Anthology, 498. 
135Ibíd., 496-7. 



230                                                   Jairo Ocupa 
 

 
Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240 

otros, percibiéndose que estas acciones tienen un inicio y tienen un 
fin.136 

Un cuarto argumento está relacionado al conocimiento de Dios 
sobre lo que sucede (presente), sucederá (futuro) y sucedió (futuro). Así, 
se sostiene que un Dios atemporal, al recordar el pasado, está 
relacionándose o infectándose con algo temporal. Debido a que Dios es 
acto puro, el acto de recordar implicaría temporalidad en Dios.137 Por 
eso, un Dios atemporal no podría recordad el pasado. 

Además, esto también implicaría un problema para la 
atemporalidad, cuando se pretende sostener como Dios conoce el 
presente. Por ejemplo, si Dios es eterno en el sentido atemporal, y yo —
como ser temporal— en mi acto me refiero o dirijo a Él, lo estoy 
haciendo temporalmente. Como el Dios del teísmo clásico es acto puro, 
entonces mi acto es idéntico a Él (simplicidad divina). Así mismo, como 
mi acto tiene un inicio y tiene fin, pero el de Dios no, entonces se puede 
decir que Dios tiene por algún momento en sí mismo el acto que yo 
realicé. Así, Dios tiene algo de temporalidad en su Ser, porque se ha 
identificado conmigo.138 

 
Así pues, si Dios fuera eterno [eternal], ningún ser humano 
podría referirse a él ni realizar ningún otro acto temporal con 
respecto a él. Si fuera eterno [eternal], no se le podría conocer. 
En particular, no se podría saber que es eterno [eternal], ni 
siquiera creer que lo es. En efecto, si Dios fuera eterno [eternal] 
no se podría predicar de él que es eterno [eternal]. Porque 
predicar es también un acto temporal.139 

 
136Ibíd., 495. 
137Ibíd., 501. 
138Ibíd., 502. 
139Ibíd. En esta cita, el término eterno en inglés es eternal y el autor lo usa 

para enfatizar que implica atemporalidad. 



 El presente eterno atemporal                                  231 
 

 
Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240 

De modo que el argumento que Wolterstorff sostiene es que 
“Dios también tiene un hilo temporal. Su vida y su existencia son en sí 
mismas temporales”.140 Pero esta temporalidad es infinita, sin inicio y 
sin fin.  

De manera similar, para Pike, el conocimiento de Dios sobre el 
presente desde la perspectiva atemporal no es auténtico. Porque, 
“aunque Dios es consciente de los acontecimientos temporales, su 
conciencia no es, en sí misma, un acontecimiento temporal”.141 Como 
un ser atemporal no está en el tiempo, el conoce que día es hoy, pero no 
puede experimentar este día. Así Dios sabe que día es hoy, pero no 
participa en la experiencia temporal de este. Un ejemplo de ello sería:  
 

Imaginemos que un individuo atemporal dice: “Hoy es doce de 
mayo”. Lo que dijera debe ser falso. Si uno dice: “Hoy es doce 
de mayo”, lo que dice puede ser verdadero sólo si uno ocupa 
una cierta posición temporal en el en el momento de la 
afirmación. Puesto que un individuo atemporal no tiene 
posición temporal, no podría hacer uso de esta forma de 
palabras al articular una proposición verdadera”.142 

 
Por lo consiguiente, aunque Dios conoce el día de hoy, no 

puede afirmar que día es hoy, porque al hacerlo estaría ingresando en 
el tiempo, lo cual es imposible debido a que por su atemporalidad no 
puede estar presente en ese día. De modo que, desde la perspectiva de 

 
140Ibíd., 503.  El autor sostiene el argumento de la secuencia temporal como 

un hilo o seguidilla de actos temporales en Dios. “Además, los acontecimientos que 
se encuentran en la hebra temporal de Dios pertenecen al mismo conjunto temporal 
que contiene nuestras hebras temporales. Los aspectos de Dios no sólo guardan 
relaciones de orden temporal entre sí, sino también con los aspectos de los seres 
creados”. Ibíd. 

141Pike, God and Timelessness, 87. 
142Ibíd., 94. 



232                                                   Jairo Ocupa 
 

 
Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240 

Pike, “un individuo atemporal no podría tener un conocimiento que 
pudiera formular o comunicar en una afirmación del tipo: “hoy es 
doce de mayo”.143  

William Haker también presenta este problema para el teísmo 
clásico. Por ejemplo, la expresión “‘hoy es 10:45’, indica que hay una 
relación entre el tiempo de hablar y un punto de nuestra medida tem-
poral”.144 Esta expresión indicaría que está involucrándose en el 
tiempo, pero un Dios atemporal no puede hacer, ni decir esto. Así 
mismo tampoco puede decir “ayer fue 29 de agosto”, “hoy es 29 de 
agosto” 145 o “mañana será 29 de agosto”. 

De manera similar, Ryan Mullins menciona que, si se acepta 
que Dios existe en el ahora del hombre, debe ser temporal y no al 
contrario. Además, si se mantiene en constante relación con sus 
criaturas, en cada momento, esta relación debe implicar 
temporalidad.146 

Un quinto argumento contra la atemporalidad está relacionado 
a la presciencia divina y libertad humana. Pike expresa que el concepto 
atemporal de Boecio niega que las acciones humanas sean voluntarias.147  

Como Dios existe, su conocimiento implica que no tenga 
creencias falsas, de modo que todo lo que Dios piensa que ocurrirá 
necesariamente. Esto es debido a que las acciones humanas son 
realizadas temporalmente, y Dios conoce anticipadamente cualquier 
acción humana. De este modo, “si Dios existe (es decir, si algún 
individuo lleva el título de ‘Dios’), ninguna acción humana es 

 
143Ibíd. 
144William Hasker, God, Time and Knowledge (London: Cornell University, 

1989), 159. 
145Ibíd., 161. 
146R. T. Mullins, “Time and the Everlasting God”, Pittsburgh Theological 

Seminary 3 (2011-2): 46.  
147Pike, God and Timelessness, 53. 



 El presente eterno atemporal                                  233 
 

 
Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240 

voluntaria”.148 Mientras Boecio sostiene que Dios es atemporal y no 
tiene creencias falsas, para Pike esta presciencia no es auténtica,149 
debido a que no hay relación con lo temporal. De modo que, “la 
solución de Boecio (o la disolución) del problema de la presciencia 
divina implica la negación de la afirmación de que Dios tiene 
conocimiento previo de los acontecimientos y circunstancias que 
componen la matriz temporal”.150 

Así, la atemporalidad compromete la omnisciencia divina. Pike 
señala que muchos han objetado lo siguiente: “Si un individuo 
determinado es atemporal (así se insiste), ese individuo no podría ser 
omnisciente porque hay una gama limitada, aunque importante, de 
hechos que un ser atemporal no podría conocer”.151 Por lo consiguiente, 
la perspectiva atemporal compromete el conocimiento de las acciones 
que se están realizando temporal y simultáneamente en los seres 
creados.  

Un sexto argumento está relacionado a la simultaneidad. Como 
se presentó anteriormente, el teísmo clásico entiende que Dios percibe 
todo simultáneamente sin experimentar cambiar. Esto implica que 
todos los momentos estarían presentes en Dios: 
 

Así, se dice que está simultáneamente presente en (y es testigo 
de) lo que hice ayer, lo que hago hoy y lo que haré mañana. 
Pero si t1 es simultáneo con t2 y t2 con t3, entonces t1 es 
simultáneo con t3. Así que, si el instante en el que Dios conoce 
estas cosas fuera simultáneo con ayer, hoy y mañana, entonces 
estos días serían simultáneos entre sí. Así que ayer sería el 

 
148Ibíd., 61. 
149Ibíd., 82. 
150Ibíd., 75. 
151Ibíd., 87. 



234                                                   Jairo Ocupa 
 

 
Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240 

mismo día que hoy y que mañana, lo cual es claramente 
absurdo.152 
 
De modo que el pasado, presente y futuro, estarían 

simultáneamente presentes en Dios, lo cual indicaría que no hay 
distinción de estos en Él. Así mismo, esta perspectiva expresa que Dios 
conoce todo simultáneamente y sin cambio, incluso sin/o antes que 
este suceda. Hasker señala que, para los teístas clásicos, el 
conocimiento divino sobre las entidades temporales implica que estas 
no existen literalmente en Dios, sino que “las entidades temporales 
existen eternamente como representadas en la mente de Dios”.153 Así, 
el conocimiento de Dios es solo mental y no experimental. Para 
Hasker, si las ideas están representadas en la mente de Dios, implicaría 
carencia de información en Él, ya que no tendría percepción de la 
situación actual que se está realizando. Por ejemplo, si el salmista le 
está hablando, un Dios atemporal no puede escuchar en ese momento 
y tampoco tendría experiencia secuencial temporal para responderle 
la oración.154 Por eso, afirmar que el pasado, presente y futuro están 
simultáneamente presentes en Dios, indicaría que no hay distinción de 
estos en Él. 

Un séptimo argumento contra la atemporalidad está vinculado a 
la relación de Dios con sus criaturas. William Craig expresa que la 
perspectiva atemporal de Aquino, conlleva a negar que Dios este 
relación con la creación. Craig declara: “Aquino sostiene, 
paradójicamente, que mientras la creación está realmente relacionada 
con Dios, Dios en realidad no está relacionado a las criaturas. La 
relación de Dios a las creaturas es solo en nuestras mentes, no en la 

 
152Swinburne, The Coherence Theism, 226. 
153Hasker, God, Time and Knowledge, 168. 
154Ibíd., 170. 



 El presente eterno atemporal                                  235 
 

 
Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240 

realidad”.155 Así pues, este autor da a entender que el pensador 
escolástico presenta un modelo de Dios lejano a sus criaturas, que no se 
involucra en espacio y tiempo con sus seres creados. Así mismo, Craig 
sostiene que este modelo sobre la relación de Dios con su creación, es 
mental y no ontológico.  

 
Por poner un ejemplo: Supongamos que Joe tiene celos de 
Juan. En ese caso, Joe está relacionado con Juan por la relación 
de envidia, y Juan está relacionado con Joe por la relación de 
envidia. Pero Aquino diría que sólo la relación de Joe con Juan 
es real: él realmente tiene envidia de Juan. Pero la relación de 
Juan con Joe está sólo en nuestras cabezas: Exista o no Joe, Juan 
es el mismo; ser envidiado por Joe no supone ninguna 
diferencia real en él.156 

 
Así pues, el crítico del tomismo sostiene que la relación divina 

no es real, sino que en Dios está contenido todo el accionar de los seres 
creados, debido a que no hay un cambio real en Él.157 Por consiguiente, 
Craig señala que los intentos tomistas por afirmar la existencia de una 
relación de Dios con su creación son implausibles; por eso se debe 
cambiar de perspectiva y afirmar la temporalidad divina. En esta 
perspectiva, se puede sostener que Dios cambia y se relaciona con su 
creación.158 

Este argumento sobre la negación de la relación de Dios con sus 
seres creados está vinculado a la inmutabilidad. Al analizar este atributo 

 
155William L. Craig, Time and Eternity: Exploring God’s Relationship to Time 

(Wheaton, Ill: Crossway, 2001), 88. 
156Ibíd.  
157Ibíd. 
158Ibíd., 97. 



236                                                   Jairo Ocupa 
 

 
Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240 

divino, Richard Swinburne señala que, al Dios ser estrictamente 
inmutable, se negaría la libertad en Él. Pues,  

 
una persona inmutable en sentido fuerte sería incapaz de 
realizar en un momento dado una acción distinta de la que se 
hubiera propuesto realizar previamente. Su curso por sus 
elecciones pasadas no sería perfectamente libre. Ser 
perfectamente libre es incompatible a la inmutabilidad en un 
fuerte sentido.159 

 
Debido a que, desde la inmutabilidad fuerte o estricta, todas las 

acciones están prefijadas —dado que Dios no puede cambiar lo que se 
había propuesto hacer —, esto indicaría que tiene que realizar las 
acciones que había pensado realizar y por ende no tendría libertad de 
hacer algo diferente a lo planificado.  

Para Swinburne, la inmutabilidad de Dios implica 1) que es fijo 
o incambiable en cuanto a su carácter;160 2) que se relaciona con su 
creación interactuando con los seres humanos, respondiendo a sus 
oraciones y súplicas.161 

Un octavo argumento presentado en contra de la atemporalidad 
alega que un ser atemporal es carente de vida. Esta idea es presentada 
por Swinburne de la siguiente manera: “si Dios hubiera fijado así sus 
intenciones ‘desde toda la eternidad’ sería una cosa sin vida; no una 
persona que reacciona ante los hombres con simpatía o ira, perdón o 
castigo, porque así lo decide en ese momento”.162 A la vez, Swinburne 

 
159Swinburne, The Coherence Theism, 222. 
160Ibíd., 218. 
161Ibíd., 221. 
162Ibíd. 



 El presente eterno atemporal                                  237 
 

 
Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240 

sostiene que desde la perspectiva de Paul Tillich, un Dios que no 
experimenta cambio no es un Dios vivo.163 

Tillich fundamenta su argumento al expresar que Dios es el Ser 
máximo, cuya existencia no depende de nadie, sino que Él es; es decir, 
tiene en sí mismo existencia propia y no derivada. A la vez, como es el 
Ser máximo, es un Dios vivo desprovisto de simplicidad e 
“identificación del ser como ser”.164  Por eso, sostiene: “pero afirmamos 
que Dios es el proceso eterno en cuya virtud se cumple la separación y 
ésta se supera por la reunión. En este sentido, Dios vive”.165 La vida 
constituye de potencialidad y actualidad (o realidad, como le llama 
Tillich), en oposición al estado de actus purus de Dios, como es 
concebido en la teología clásica. Dios, al estar en un estado de acto puro, 
es carente de vida por no tener potencialidad. Así, el Dios atemporal 
sería estático y no dinámico, lo cual indicaría que no es un Ser vivo.166 
Sin embargo, Tillich argumenta que el ser se compone del estado de 
reposo y también del dinámico o movimiento. De este modo, “si 
decimos que Dios es el ser en sí, esto incluye tanto el reposo como el 
devenir, tanto el elemento estático como el elemento dinámico”.167 Esto 

 
163Ibíd., 226. 
164Paul Tillich, La razón y la revelación, el Ser y Dios, vol. 1 de Teología 

Sistemática (Salamanca: Sigueme, 1982), 214. Para Tillich, el afirmar que Dios es Ser 
implica negar que está en un estado de acto puro y, por ende, se niega la simplicidad 
como realidad divina. “Si decimos que Dios es el ‘Dios vivo’, negamos que Dios sea 
una pura identidad del ser como ser; y negamos asimismo que haya en él una 
separación terminante entre el ser y el ser. Pero afirmamos que Dios es el proceso 
eterno en cuya virtud se cumple la separación y ésta se supera por la reunión. En este 
sentido, Dios vive”. Ibíd. 

165Ibíd. 
166Ibíd., 316. 
167Ibíd., 317. Hay que afirmar que el hecho que Dios esté en un estado 

dinámico y de reposo no lo hace menos a Dios. Tillich sostiene: “su salir de sí mismo 
no disminuye ni destruye su divinidad, sino que está unido con el eterno "reposo en 
sí mismo" de Dios”. Ibíd., 318. 



238                                                   Jairo Ocupa 
 

 
Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240 

conlleva a sostener que el dinamismo de Dios implica que se relaciona 
con su creación temporalmente. Pues, “si decimos que Dios es un Dios 
vivo, afirmamos que Dios entraña la temporalidad y, con ella, una 
relación con los modos del tiempo”.168  

Así mismo, para Tillich, la temporalidad es perteneciente a su 
Ser, como estando en sí mismo —o en su seno, como le llama—, pues 
“lo eterno contiene en su seno lo temporal”.169 La eternidad de Dios 
implica que está en un estado presente eterno (nunc aetermnm) en el 
cual no hay simultaneidad, sino sucesión. Por tal motivo, “El presente 
eterno se mueve del pasado al futuro, pero sin dejar de ser presente”.170 

Un noveno argumento en contra de la atemporalidad está 
relacionado con la omnipotencia y la lógica. Si se dice que Dios todo 
lo puede, esto implica que puede hacer todo lo que es lógicamente 
posible. Por ejemplo, Dios puede hacer algo que es capaz de hacer y no 
genere contradicción en su Ser, ni la lógica. Así, Dios no puede hacer 
un círculo cuadrado porque esto contradice la lógica. Esta misma 
lógica llevada a la atemporalidad eterna presente —en la cual se 
sostiene que Dios contempla todo en un estatus eterno presente, 
indivisible y sin cambio, en quien todo existe simultáneamente y a la 
vez (totum simul)— implica que este eterno presente no tiene la 
experiencia de la sensación del tiempo, ni del movimiento. Al no estar 
presente en la existencia de la humanidad, no puede experimentar el 

 
168Ibíd., 351-2. Tillich da una explicación al tiempo, indicando que es 

perteneciente a Dios mismo: “como que el tiempo es creado en el fondo de la vida 
divina, Dios está esencialmente relacionado con él”. Ibíd., 351. Por otro lado, la 
expresión “modos de tiempo”, para Tillich, implica momentos particulares o 
específicos del tiempo, los cuales no están separados, sino que siguen una secuencia 
temporal. A la vez, Dios contiene en su Ser estos modos temporales. Ibíd., 351. 

169Ibíd., 351. 
170Ibíd., 353. La simultaneidad no se debe equiparar a la eternidad de Dios 

debido a que “la simultaneidad borraría los diferentes modos del tiempo; pero el 
tiempo sin modos es la ausencia de tiempo”. Ibíd., 351.  



 El presente eterno atemporal                                  239 
 

 
Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240 

tiempo ya que, desde la perspectiva agustiniana y tomista, la mente 
solo puede percibir la sensación del tiempo si es que se lo experimenta. 
Ahora bien, un Dios eterno presente atemporal que no experimenta el 
tiempo no puede tener la sensación de este y no estaría realmente 
identificado con nuestro tiempo. Por lo tanto, si alguien hace algo, 
Dios no puede estar relacionándose íntimamente con él en espacio y 
tiempo. 

Ante lo presentado, se puede notar que el presente eterno del 
teísmo clásico no está relacionado ontológicamente con su creación. 
Solo experimentan el tiempo los seres que pueden tener sensación de 
este. Para esto, se hará una objeción a dicho argumento, basado en 
premisas.  

P1. Se experimenta el tiempo a medida que hay sucesión  
P2. La mente percibe esta sucesión del movimiento. 
P3. Un ser que no experimenta la sucesión no puede 

experimentar el tiempo. 
P4. El Dios del Teísmo clásico (presente eterno) al no 

experimentar la sucesión, su mente no puede percibir la sensación del 
movimiento. 
            ∴ Dios no experimenta el tiempo nuestro y no está íntimamente 
relacionado con nosotros. 

A estas objeciones, un tomista dirá que las Cambridge 
properties son un buen argumento para explicar el cambio en Dios, 
pero por medio de estas se sostiene que es una mera experiencia. Por 
ejemplo, Sócrates es más alto que Platón. No es que Sócrates haya 
crecido más, sino que Platón no creció mucho, en cambio, Sócrates 
siempre se mantuvo el mismo. Así, hubo un cambio en Platón mas no 
en Sócrates. Esto, llevado al ámbito de la creación, puede argumentar 
que Dios no cambió, sino que cambió lo creado, lo cual implica que 
Dios no está íntimamente relacionado con su creación. Otra respuesta 
es la propuesta por Brian Leftow, quien sostiene que el Dios eterno 



240                                                   Jairo Ocupa 
 

 
Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240 

presente atemporal de Boecio, tiene algunas propiedades típicas 
temporales pero no las suficientes para sostener que Dios es temporal. 
Sin embargo, esto no resuelve plenamente el problema planteado. 

Conclusión 

En esta investigación, se han examinado las objeciones al 
concepto de eterno presente atemporal propuesto por Agustín de 
Hipona, Boecio y Tomás de Aquino. Se ha profundizado en la 
comprensión de cada autor sobre la naturaleza del tiempo y se ha 
analizado su percepción de la relación entre Dios y el tiempo. 
Finalmente, se han detallado las objeciones que este concepto sobre 
Dios enfrenta. En suma, se puede concluir que la noción de Dios como 
eterno presente atemporal plantea desafíos tanto desde un punto de 
vista lógico como bíblico. Desde una perspectiva lógica, se ven 
comprometidos varios atributos divinos y, desde un enfoque basado 
en las Escrituras, parece indicarse que Dios se relaciona 
temporalmente con su creación. 


