ooy [T yuseun. ™
7" IKIRCHERIANUY| === 1A COK;
e Al NI 0PUY

D ; ,_.EOAA\\“‘,., 0y
SOVERNNEN!

£ o P z
B A §KIRCHEKS u,n(unr
i LRCALS A(ownm 1 OEDIFLS

OEDIPLS
TiAC,  EGYRTIAL
B £GYPTIAC) ’“;‘y sl

IARRING TONS
WORKS

{3 A
~—
—_——

e, SR ,4.'J.airo.Oc"upa
Jalroocupa@upeu edu. pe

(

SOCIEDAD DE HONOR E
INVESTIGACION TEOLOGICA




RESUMEN

“El presente eterno atemporal: Algunas objeciones”— Este estudio se enfoca
en examinar la relacién de Dios con el tiempo, centrandose en el concepto del
eterno presente atemporal defendido por Agustin de Hipona, Boecio y Tomas
de Aquino. Se abordan las dificultades que enfrenta aceptar la existencia de un
Dios como es presentado por estos autores. La estructura de la investigacion se
divide en tres secciones: 1) Comprension de la naturaleza del tiempo; 2)
Andlisis de la relacion de Dios con el tiempo desde la perspectiva del eterno
presente atemporal; y 3) Identificacion de objeciones y desafios que afronta los
planteamientos de estos autores.

Palabras clave: Dios, tiempo, atemporal, eterno presente, temporal.
ABSTRACT

“The timelessness eternal present: some objections”— This study focuses
on examining God's relationship with time, with a particular emphasis on
the concept of the timelessness eternal present advocated by Augustine of
Hippo, Boethius, and Thomas Aquinas. The research addresses the chal-
lenges in accepting the existence of a God as presented by these authors. The
research structure is divided into three sections: 1) Understanding the nature
of time; 2) Analyzing God's relationship with time from the perspective of
the timelessness eternal present; and 3) Identifying objections and challenges
faced by the propositions of these authors.

Key words: God, time, timelessness, eternal present, temporal.



EL PRESENTE ETERNO ATEMPORAL: ALGUNAS OBJECIONES
Jairo Ocupa
Introduccion

El teismo clasico ha formulado una concepcion de Dios basada
en los siguientes atributos: simplicidad, inmutabilidad, impasibilidad
y atemporalidad.' Este modelo teista ha sido influenciado, en gran me-
dida, por la filosofia griega, en particular por las ideas de fildsofos
como Aristdteles y Platon. > En cuanto a este ultimo atributo, la com-
prension predominante sobre la relacion de Dios con el tiempo es el
concepto de “presente eterno” o “eterno ahora”. Este término se inter-
preta desde una perspectiva atemporal, es decir, Dios es un presente
eterno y atemporal. El vocablo atemporal surge de la fusién de dos vo-
cablos latinos: a, que conlleva la idea de “sin”, y temporalis, que denota
“tiempo”. Por ende, la atemporalidad denota la ausencia de tiempo o
la capacidad de trascenderlo.

En el ambito teoldgico, este concepto ha sido utilizado para
describir a Dios como aquel que existe mas alld de los limites espacio-
temporales de la creacion. Garret de Weese enfatiza que un Ser
atemporal no tiene propiedades, es decir, es simple y también carece

'Por ejemplo, para una mayor comprension sobre lo que implica el teismo
clasico, véase Edward Feser, “What Is Classical Theism?”, en Classical Theism: New
Essays on the Metaphysics of God (Routledge Studies in the Philosophy of Religion, ed.
Jonathan Fuquay Robert C. Koons (New York: Routledge, 2023), 9-25; James E.
Dolezal, All That is in God: Evangelical Theology and the Challenge of Classical
Christian Theism (Grand Rapids, MI: Reformation Heritage, 2017); R. T. Mullins,
“Classical Theism”, en Te&T Clark Handbook of Analytic Theology, ed. James M.
Arcadiy James T. Turner Jr. (London: Bloomsbury, 2021), 85-100.

?En palabras de Feser, “el nucleo filoséfico de la corriente principal de la
tradicién escolastica es aristotélico, con ideas clave tomadas de la tradicién
neoplaténica pero convenientemente aristotelizadas”. Feser, Scholastic Metaphysics:
A Contemporary Introduction (Piscataway: Scholasticae, 2014), 7.



196 Jairo Ocupa

de relacion.’ Nelson Pike declara que la atemporalidad implica que
Dios 1) “no tiene duracion, es decir, carece de extension temporal”,*y
que 2) “Dios carece de localizacion temporal”.® Por eso, decir que Dios
es atemporal, también implica que es a-espacial. Ahora bien, a la idea
que sostiene que Dios es un eterno ahora o presente se le llamara
presente eterno atemporal.®

Esta perspectiva del “eterno presente” o “eterno ahora” de Dios
fue desarrollada en la época medieval por tres influyentes Padres de la
Iglesia: Agustin de Hipona, Boecio y Tomas de Aquino. Estos tedlogos
prominentes compartian una comprension paralela y coincidian en
que Dios existe en un eterno presente atemporal. Especificamente, la
interpretacion de Tomas de Aquino guarda notables similitudes con la
de Boecio, y es uno de los autores mas influyentes en la teologia clasica.
Ademas, en sus obras, estos tres autores relacionan la eternidad con la
atemporalidad, llegando a la conclusion de que afirmar que Dios es
eterno es equivalente a afirmar que Dios es atemporal.

Los modelos que abordan la relacion entre Dios y el tiempo por
parte de estos autores escolasticos han llevado a que estos realicen de-
claraciones sobre la comprension de la naturaleza del tiempo (ontolo-
gia). Esto a su vez genera controversias entre los autores contempora-
neos en torno a si las concepciones de estos pensadores escolasticos

*Garret de Weese, “Atemporal, Sempiternal o Omnitemporal” en God and
Time: Essays on the Divine Nature., ed. Gregory E. Ganssle y David M. Woodruft
(New York: Oxford University, 2002), 54.

‘Nelson Pike, God and Timelessness (London: Routledge & Megan
Paul,1970), 7.

>Ibid.

°El término “presente eterno” es usado por varios tedlogos y filosofos,
algunos desde la perspectiva temporal, como Paul Tillich, y otros desde la 6ptica
atemporal. Por eso, en la presente investigacion se ha usado el vocablo “presente
eterno atemporal”, para referirse al concepto de Agustin de Hipona, Boecio y Tomas
de Aquino.

Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240



El presente eterno atemporal 197

implican la “serie A” o la “serie B” del tiempo de John McTaggart. Por
lo general, la tendencia favorece a la “serie A” del tiempo en relacién
con las teorias propuestas por McTaggart. Desde esta perspectiva (se-
rie A), se incluye el cambio/sucesién, es decir, el movimiento. Esta
perspectiva también es conocida como tiempo dinamico.” Sam Baron,
Kristie Miller y Jhonatan Tallant declaran:

El objetivo de la serie A es captar la idea que el paso del tiempo
es una caracteristica real y objetiva de la realidad. El paso del
tiempo introduce un importante aspecto dinamico en el
mundo. No se trata so6lo de que las cosas cambien en el tiempo,
sino de que el propio tiempo experimenta una especie de
“cambio” por el que lo que era futuro se convierte en presente
y luego retrocede al pasado.®

Esta postura también se conoce como la teoria relacional del
tiempo. Asi mismo, Edward Feser sostiene que el presentismo de la
serie A, sobre la naturaleza del tiempo, es la comprension preeminente
en el teismo clasico (como el aristotelismo y tomismo).” En el presen-
tismo, unicamente el presente posee existencia real: el pasado ya no
existe y el futuro aun no ha llegado a ser puesto que solo el presente es

’Ellis J. McTaggart, “The Unreality of Time”, Oxford Journals 17, no. 68
(1908): 458. Para una mayor explicacion sobre la serie A y la serie B del tiempo de
Mctaggart véase Richard M. Gale, ed., The Philosophy of Time: A collection of Essays
(London: MacMillan, 1968), 65-86.

$Sam Baron, Kristie Miller y Jhonatan Tallant, Out of Time: A Philosophical
Study of Timelessness (Oxford: Oxford University, 2022), 20.

’Edward Feser, Aristotle's Revenge: The Metaphysical Foundations of
Physical and Biological Science (Neunkirchen-Seelscheid: Scholasticae, 2019), 238-
40.

Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240



198 Jairo Ocupa

real.’’ De este modo, los teistas clasicos han dedicado esfuerzos a ex-
plicar la relacién de Dios con el tiempo, partiendo de la premisa de la
atemporalidad. Esto también implica que poseen un concepto particu-
lar acerca de la naturaleza del tiempo.

Por lo tanto, en esta investigacion se abordara como estos tres
autores escolasticos comprenden la atemporalidad, asi como cual es su
perspectiva en relaciéon con el tiempo. La presente investigacion se
divide en tres partes. En la primera, se ofrecerd una breve descripcion
de como estos tres autores entienden la naturaleza del tiempo. En la
segunda parte, se realizara una breve explicacion de la comprension del
“eterno presente” o “eterno ahora” de cada uno de estos autores,
prestando especial atencién a las interpretaciones modernas que sus
seguidores han formulado en torno a sus ideas. Por ultimo, se
presentaran las objeciones y dificultades que surgen en relaciéon con este
concepto de Dios y la naturaleza del tiempo.

La naturaleza del tiempo

Para los pensadores escolasticos todo lo temporal es perecedero,
finito e imperfecto. A continuacion, se presentara la concepcion del
tiempo de cada autor escolastico.

Agustin de Hipona

Agustin entiende que Dios es el creador del tiempo." El tiempo
esta relacionado con la sucesion y es medido con relacién a como va
ocurriendo, en el devenir temporal.'” Este pensador declara:

"Sean E. Power, Philosophy of Time: A Contemporary Introduction
(New York: Routledge, 2021), 29-30.

" Agustine, Confessions, XI: XIV, 15., en The Confessions of Saint Agustine,
trad. J. G. Pilkington (New York: International Collectors Library, 1960), 243.

21bid., XI: XX1, 27., 240.

Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240



El presente eterno atemporal 199

“indudablemente, pues, el mundo no fue hecho en el tiempo, sino
junto con el tiempo. Pues lo que se hace en el tiempo se hace después
de un periodo de tiempo y antes de otro, es decir, después de un tiempo
pasado y antes de un tiempo futuro”.”” Con esta base, Agustin sostiene
que Dios es el “Creador y gobernante del tiempo”."* Asi mismo, al
momento de ser creado el mundo, fue creado el tiempo.”” De ahi se
deduce que “Dios cred el tiempo al crear el movimiento en el
universo”.'* Por otro lado, como el tiempo es creado, solo esta
relacionado a los seres temporales y finitos. En cambio, Dios es
inmutable, inmévil y no hay nada antes que EL."”

Debido a que el tiempo esta ligado al movimiento y depende
de este, el tiempo se mide acorde a como nuestra mente percibe que
acontece: afos, meses, dias, etc.'”® La mente es vital para medir el
tiempo, ya que, por medio de esta, se tiene conciencia de lo que es
pasado, presente o futuro. Es por ello que Agustin enfatiza que “En ti,
oh mente mia, mido los tiempos. No me abrumes con tu clamor”.”
Asi, al tener conciencia del tiempo en nuestra mente, distinguimos
mentalmente el futuro como anticipatorio, el pasado como
recordatorio y el presente como percepcion.*

“Agustine, The City of God, XI: VL, trad. Gerald G. Walsh y Grace
Monahan (Washinton, D.C: The Catholic University of America, 1952), 195-6.

“Ibid., XI: VL., 195.

BIbid., XI: VL, 196.

'“Simo Knuuttila, “Time and creation in Augustine”, en The Cambridge
Companion to Augustine, ed. Eleonore Stump y Norman Kretzmann (New York:
Cambridge University, 2006), 103.

Ibid., 104-6.

'®Agustine, Confessions, XI: X VI, 20., 245-246.

¥Ibid., XI: XXVII, 36., 256. Se debe tener en cuenta que el alma para Agustin
estd ligada al pensamiento. Asi, por medio del alma (pensamiento), se mide el
tiempo, el cual es perteneciente al movimiento.

*Simo Knuuttila, “Time and creation in Augustine”, en The Cambridge
Companion to Augustine, 112.

Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240



200 Jairo Ocupa

William A. Hernandez, en breves palabras, entiende que el
tiempo para Agustin implica: (1) creacién de Dios; y (2) un fenémeno
de la conciencia humana.* En cuanto al primero,

el tiempo forma parte la creacion de Dios. El tiempo no es
eterno. El tiempo existia antes de la creacion del ser humano.
El tiempo es objetivo en el sentido de que el tiempo es
independiente de la conciencia humana. Es decir, el tiempo no
depende de la conciencia humana. El tiempo pasa incluso
cuando no hay seres humanos.*

En cuanto al segundo, “el tiempo se percibe de manera relativa
en la conciencia humana, estando presentes ya sea al recordar (pasado),
anticiparse (futuro) o experimentarlo (presente)”.”® Asi mismo,
“aunque el presente es actual, no tiene duracion”.** Debido a que este se
desvanece o disipa a medida que se va experimentado. Agustin expresa
que el tiempo esta relacionado con lo perecedero, mutable e imperfecto.

Por otro lado, Brian Leftow deduce que Agustin sostiene una
teoria tensa del tiempo, en el cual solo existen los seres que existen en la
actualidad, en el presente.”” Esto implicaria la serie A de Mctaggart, ya
que en ella hay tension en el tiempo. Es decir, puede referirse a un
movimiento/sucesion.

“'William A. Hernandez, “St. Augustine on Time”, International Journal of
Humanities and Social Science, Vol. 6, no. 6 (2016): 37.

21bid., 37

»1bid., 40.

*Knuuttila, “Time and creation in Augustine”, en The Cambridge
Companion to Augustine, 112.

»Brian Leftow, Time and Eternity (London: Cornell University, 1991), 83.

Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240



El presente eterno atemporal 201

Boecio

Hay poca informacion sobre como Boecio entiende el tiempo; el
mismo autor no se dedico a explicar este concepto. No obstante, en
Consoltion of Philosophy hace una comparacion entre lo terrenal y Dios,
en el cual el tiempo esta relacionado a todo lo que se mueve; mientras
que la eternidad representa la plenitud de la vida, que es simultanea y
sin limites. Lo temporal, que es una imitaciéon de la eternidad, es
transitorio. En este ambito viven los seres temporales,*® mientras Dios
vive en la eternidad. Es por ello que Boecio enfatiza: “el cambio
interminable e infinito de las cosas en el tiempo es un intento de imitar
la eternidad, pero no puede igualar su inmovilidad y no logra alcanzar
el presente eterno, sélo produce un nimero infinito de momentos
futuros y pasados”.”

A la vez, Dios es el supremo y gobernante del universo, gracias a
El existe todo lo creado. El ha ordenado perfectamente la naturaleza.
Fuera de El, no puede existir un orden, en el tiempo o espacio.”® Su
omnisciencia supera al tiempo, el movimiento y todo lo que esto
implica.””

A la vez, lo creado no es coeterno con Dios, sino que es como
algo perteneciente a la mente de Dios; de esta forma, la comprension de
Dios es muy distinta al universo. “No hay que pensar que Dios es mas
antiguo que el mundo creado, sino que es diferente en su comprension
del tiempo en la inmediatez de su ser”.*° Puesto que, en el ambito de las
criaturas el tiempo sucede por medio del cambio, en Dios todo ocurre
simultaneamente, sin cambio.

*Boethius, Consolation of Philosophy, V: VL, trad. David R. Slavitt
(Massachusetts: Harvard University, 2008), 168-9.

7Ibid., V: VI, 170.

31bid., III: XIL., 99.

#Ibid., V: VL, 170-1.

*bid., V: VL, 169.

Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240



202 Jairo Ocupa

Tomas de Aquino

Tomas de Aquino tiene un concepto del tiempo un tanto
similar al de Agustin, debido a que en ambos se puede destacar una
influencia aristotélica, en especial en el Aquino. Asi pues, sefiala que el
tiempo es la medida del movimiento y solo puede medirse a los seres
que se mueven.” Los fundamentos de esta idea la expresé Aristoteles
en su libro Fisica, donde en una seccién aborda el concepto del tiempo.
El filésofo griego expresa: “es evidente, entonces, que el tiempo es
numero del movimiento segun el antes y después, y es continuo,
porque es numero de algo continuo”.’> El movimiento se va midiendo
mediante la sucesion de lo anterior y lo posterior.” Aunque el tiempo
en si no es movimiento, no puede existir movimiento sin tiempo, ya
que todo lo que se mueve es y debe ser medido por el tiempo.** Asi que
el tiempo es perteneciente al movimiento.”

Asi mismo, por medio del tiempo también se mide lo que esta
en reposo (esto en el ambito temporal). Pues, “el tiempo medira lo
movido y lo que reposa, a uno es tanto que movido y a otro en tanto
que reposa, ya que en este caso medira la cantidad de movimiento y en
otro la cantidad de reposo”.** Esta medida se da en el devenir de antes
y después. Lo que estd en reposo, puede estarlo temporalmente y luego
continuar en sucesion. “Un movimiento puede acelerarse, ralentizarse,
detenerse temporalmente y volver a ponerse en marcha, sin que el

3 Aquinas, Summa Contra Gentiles, I: XV, 3., trad, Anton C. Pegis (New
York: Doubleday, 1955), 98.

32 Aristoteles, Fisica, IV11. 220a, trad. Guillermo R. Echandia (Madrid:
Gredos, 1995), 274.

31bid., IV: XI. 219a-15., 270.

3bid., IV: XI. 219a., 268.

*1bid., IV: XI. 219a-10., 270.

*Tbid., IV: XI. 221b-10., 281.

Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240



El presente eterno atemporal 203

tiempo deje de transcurrir al mismo ritmo”.”” Aristoteles también
entiende que el tiempo es un contenedor para los seres temporales ya
sea que estén reposo o0 movimiento.

Por eso todas las cosas que son en el tiempo tienen
necesariamente que ser contenidas por el tiempo, del mismo
modo que todas las otras cosas que son ‘en algo’, como las que
existen en un lugar, por el lugar.’®

Por otro lado, el ahora que es el presente es una continuaciéon
que une lo anterior y lo posterior. De modo que el pasado va teniendo
fin y el futuro es el devenir o lo venidero.”

Esta idea de Aristoteles se ve reflejada en el pensamiento de
Aquino. De hecho, este autor escolastico tiene un comentario a la Fisica
del filésofo griego, en el cual destaca varios matices sobre la naturaleza
del tiempo. En este libro, Aquino expresa que el tiempo no es un ente,*
sino que el tiempo se compone de pasado, que ya existid, es decir, ya no
es; y de futuro, que aun no existe. Asi mismo, el instante, ahora o
presente es indivisible: no esta compuesto de otros instantes.* Por eso,
“es evidente que si no hubiera tiempo no habria instante, y si no hubiera
instante no habria tiempo”.* Aquino también entiende que el tiempo
siempre es continuo.” “El movimiento es un ser imperfecto porque sus

’Feser, Aristotle's Revenge, 238.

8 Aristoteles, Fisica, IV: XII. 221a-30., 280.

¥1bid., IV: XIII. 222a-10., 282

©Aquino, Comentario a la Fisica de Aristételes, XV: 391 [[217 b 32], trad.
Celina A. Lértora Mendoza, 2da ed. (Navarra: Universidad de Navarra, 2011), 320-
1.

9bid., XV: 391 [217 b 32]., 321.

21bid., XVIIL 416 6 [219 b 33]., 333.

Tbid., XIX: 424 [220 b 14]., 338.

Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240



204 Jairo Ocupa

partes existen sucesivamente y no simultineamente”.** Esto connota
que el tiempo solo pertenece al dmbito de la creacion, ya que estd
siempre en movimiento y sucesion. Esto implica que el tiempo no es
una caracteristica de lo Ser absolutamente perfecto (Dios), ya que en El
hay simultaneidad y no sucesiéon (o movimiento) y también debido a
que el tiempo estd en la interaccién de la potencialidad y actualidad.
Asi mismo, la medida del tiempo no depende absolutamente de
la mente y tampoco estd totalmente independiente de ella. La medida
del tiempo esta en una posicion intermedia, pues existe como una
realidad y la mente lo abstrae hacia si, y su existencia como una
percepcion. Es por ello que Feser declara que el tiempo es como una
especie de receptaculo o contenedor de los objetos materiales.*
Volviendo a la explicacion sobre cémo se mide el tiempo desde
la comprensién de Aquino, Povilas Aleksandravicius entiende que el
alma, tiempo y movimiento forman una unién ontoldgica, en el cual el
alma como intellectus es la que realiza esta unién. El alma esta ligada al
pensamiento y es la que se encarga por medio del conocimiento captar
el movimiento, experimentarlo y medirlo.** Aleksandravicius expresa:
“la comunién ontoldgica de los tres elementos- alma, movimiento y
tiempo-define a cada uno de ellos. Si el tiempo no existe sin el
movimiento, tampoco puede existir sin el alma”.* De modo que para
este autor el concepto del tiempo en Aquino connota: 1) El tiempo es
una caracteristica de los seres creados; 2) el tiempo esta ligado al

“John H. Boyer, “Eternal God: Divine Atemporality in Thomas Aquinas”,
en News from the Raven: Essays from Sam Houston State University on Medieval and
Renaissance Thought, ed. Darci N. Hill (Newclastle: Cambridge Scholars, 2014), 265.

“Feser, Aristotle’s Revenge, 236.

*Povilas Aleksandravic¢ius,“Tomo Akviniecio laiko samprata [The Concept
of Time According to Thomas Aquinas]”, Problemos 76 (2006): 241.
https://www.journals.vu.It/problemos/article/view/1931  (consultado: 28 de
septiembre del 2023).

YIbid., 222.

Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240



El presente eterno atemporal 205

movimiento y es inseparable de este; 3) el alma (intellectus) une el
tiempo y el movimiento, en una unidad indivisible; 4) el alma
(intellectus) percibe el tiempo por medio de la sensacion la sucesion de
antes y después; 5) el alma (intellectus), experimenta el tiempo; y 6) el
alma (intellectus) une las sensaciones de los sentidos y percepciones para
poder experimentar el tiempo.

Aunque el tiempo es medido por el intellectus, existe
independiente de este como algo real, debido a que hay un tiempo
universal que pertenece a todo lo creado. Lo que varia son las medidas
en que nuestra mente puede percibir en distintas variaciones.* Steven
C. Snyder declara que, “para Tomas, hay un tiempo y no muchos
tiempos que pertenecen naturalmente al universo”.** El tiempo existe
independientemente como realidad (algo real), puesto que, si existe
movimiento, existe tiempo. Por lo que el tiempo y el movimiento son
inseparable y reales. La mente construye una percepcion de este, asi
como también para el movimiento y, al hacer esto, genera una medida.
Por eso, se enfatiza que el tiempo es la medida del movimiento.

Asi mismo, Feser, quien se autodefine como un tomista
aristotélico estricto, resalta que, desde la perspectiva de Aristételes, el
presente es real y existente. El pasado ya no existe y el futuro aun no
existe. Esto es conocido como presentismo, el cual esta dentro de la serie
A de McTaggart. Para este autor, el presentismo es la propuesta mas
congruente con la comprension aristotélica del tiempo. Como
consecuencia, en este marco ocurre “el cambio que, a su vez, supone la

actualizacion de la potencialidad”.”

“Steven C. Snyder, “Thomas Aquinas and the Reality of Time”, Pontificia
Universidad Catélica Argentina. Facultad de Filosofia y Letras 55, no. 208 (2000):
382-3. https://repositorio.uca.edu.ar/handle/123456789/12749 (consultado: 1 de
noviembre del 2023).

“Ibid., 380.

*Feser, Aristotle's Revenge, 238.

Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240



206 Jairo Ocupa

Como se menciono anteriormente, el tiempo desde la
perspectiva de Aquino es concebido como algo creado, lo que refleja un
punto de vista creacionista. En general, al reconocer la atemporalidad
de Dios, se concuerda con la idea de que El es el Creador del tiempo.
Esta es la perspectiva cldsica y la que Feser, como teista clasico, abraza,
enfatizando que es la mejor manera de comprender la naturaleza del
tiempo. No obstante, Dios esta fuera del espacio y tiempo y, debido a
que es simple, no experimenta el cambio. Para Feser, “se trata mas bien
de que Dios, desde fuera del tiempo, en un solo acto hace existir un
mundo temporal en el que el objeto existe en los tiempos ti, t, t3, y asi
sucesivamente”.”!

La comprension sobre la naturaleza del tiempo en Aquino ha
conllevado a que William Craig proponga que el pensador medieval fue
un tedrico B del tiempo. Este critico del tomismo escribié un articulo
titulado Was Thomas Aquinas a B-Theorist of Time?*, donde
argumenta que Aquino posee una comprension afin a la serie B. Su
argumentacion se fundamenta en que la serie A esta vinculada al
cambio, la sucesion y se aplica a los seres temporales, mientras que la
serie B concierne a eventos puntuales.” Precisamente porque, en la
perspectiva de Aquino, la totalidad de Dios implica simultaneidad sin
existir sucesion ni devenir, Craig llega a la conclusién de que Aquino
podria ser identificado como un seguidor de la teoria de la serie B del
tiempo. No obstante, esta propuesta no cuenta con la aceptacion de
muchos teistas clasicos, quienes argumentan que ambas series pueden

>'Feser, Five Proofs of the Existence of God (San Francisco: Ignatius, 2017),
201.

*William L. Craig, “Was Thomas Aquinas a B-Theorist of Time?”, New
Scholasticism 59, no. 4(1985): 475-483.

»William Craig, Reasonable Faith https://www.reasonablefaith.org
/writings/scholarly-writings/divine-eternity/god-and-real-time (consultado: 22 de
Agosto del 2023).

Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240



El presente eterno atemporal 207

armonizarse y complementarse mutuamente, sin necesidad de afirmar
exclusivamente una de ellas.”

Relacion Dios-tiempo

Luego de haber presentado brevemente sobre como cada autor
entiende el concepto del tiempo, se abordara como cada autor
entiende la relacion de Dios con el tiempo.

El Eterno ahora de Agustin de Hipona

Uno de los grandes defensores de la teoria del “eterno
presente” o “ahora” fue Agustin de Hipona. Para Agustin, la eternidad
de Dios no implica anterioridad a cualquier tiempo, pues El est4 fuera
de este. El autor declara:

Ni por el tiempo precedes al tiempo; si no, no precederias a
todos los tiempos. Sino en la excelencia de una eternidad
siempre presente. Tt precedes a todos los tiempos pasados, y
sobrevives a todos los tiempos futuros, porque son futuros, y
cuando hayan llegado serdn pasados; pero “T1 eres el mismo,
y Tus afios no tendran fin”. Tus afios ni van ni vienen; pero los
nuestros van y vienen, para que todos vengan. Todos tus aios
permanecen a la vez, puesto que permanecen; ni al partir
fueron excluidos por los afios venideros, porque no pasan; pero
todos éstos nuestros seran cuando todos dejen de ser.”

*Dante Urbina, Enric F Gel y Agustin Echevarria, “Teismo cldsico, teismo
neoclasico, Dios y el tiempo”, en el canal de Dante A. Urbina, publicado el 2 de julio
del 2022, https://www.youtube.com/watch?v=Gbjp23IY3XI&t=4593s (consultado: 2
de octubre del 2023).

> Agustine, Confessions, XI: XIV, 16., 243.

Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240



208 Jairo Ocupa

En esta declaracion se puede destacar que Dios no es anterior
a cualquier tiempo, sino que es un presente eterno y existe en este
modo, como un todo a la vez. El presente no pasa ni llega a ser, pues
siempre es presente. Asi mismo, en El no hay pasado ni futuro, sino
que siempre es presente.’¢

En un libro publicado en el afio 2021 que explora la perspectiva
del autor sobre el tiempo, titulado Augustine and Time (2021), se
reafirma la nocién que, desde la comprension agustiniana, Dios es el
creador de todo lo que existe, incluyendo el tiempo.”” Debido a que Dios
cred todo de manera simultineamente, el tiempo fue creado al crear el
universo.”® Esto ocurrié desde el eterno Dios, el cual es sin tiempo y sin
cambio, pues en el no hay antes ni después. “Por tanto, no podemos
preguntarnos qué hacia Dios antes de la creacion, porque antes de la
creacion no habia tiempo y sin tiempo no puede haber antes”.* De
manera similar, Simo Knuuttila declara que, para Agustin, “el tiempo
depende del movimiento y debido a que Dios es inmutable, no hay
tiempo antes de la creacion”.

Debido a la percepciéon de Dios como atemporal desde la
perspectiva agustiniana, su existencia se despliega paralelamente a partir
de un presente inmutable, también referido como un “eterno presente”.

*Ibid., XI: X1, 13., 242.

’Alexander R. Eodice, “Keeping Time in Mind Saint Augustine’s Proposed
Solution to a Perplexing Problem”, en Augustine and Time, ed. John Doody y Kim
Paffenroth (London: Lexington, 2021), 23.

*Simo Knuuttila, “Time and creation in Augustine”, en The Cambridge
Companion to Agustine., ed. Eleonore Stump y Norman Kretzmann (New York:
Cambridge University, 2006), 103.

*Celia Hatherly, “Augustine and Avicenna on the Puzzle of Time without
Time”, en Augustine and Time, 173.

YKnuuttila, “Time and Creation in Agustine”, en The Cambridge
Companion to Agustine, 106.

Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240



El presente eterno atemporal 209

Para Agustin, la atemporalidad de Dios significa que Dios tiene
conocimiento ahora de acontecimientos que son futuros para
nosotros, no porque los ‘prevea’ en el tiempo, sino
precisamente porque todo el tiempo creado es eternamente
como una parte del presente inmutable de Dios.*!

Es decir, Dios conoce los momentos presentes y futuros porque
estan simultdneamente en Dios y su conocimiento es una observacion
meramente pasiva.®

En esta atemporalidad eterna presente, no existe tiempo, porque
no puede haber antes y después en un solo momento. De hecho, Brian
Leftow, en el quinto capitulo de su libro Time and Eternity, explora el
concepto de eternidad en Agustin y enfatiza que “un ser atemporal
existe, pero existe solo en un ‘tiempo’, de eternidad. Asi, un ser
atemporal no puede cambiar”.®> Al sostener la existencia de un tiempo
o instante, se niega la posibilidad de relacién y cambio, ya que estos
requieren de la presencia de mas de un momento.

Por consiguiente, en el contexto del Ser atemporal, también
existe un presente en el cual no hay pasado ni futuro, y tampoco se
encuentra la tension inherente al devenir. La tensiéon temporal surge en
el proceso de cambio pero, en el caso de Dios, no sucede asi porque El
simplemente es (eterno presente). Desde la 6ptica agustiniana, sostener
la atemporalidad presente constituye la forma de existencia mas
genuina en comparacion con los seres temporales, ya que en ella no hay
mancha o infeccion de pasado ni de futuro. “También se puede
argumentar que los seres atemporales estdn mas presentes en la

#'Thomas Bradwardine, “A Fourteenth-Century Augustinian View of
Time”, en Augustine and Time, 214.

2Tbid.

$Leftow, Time and Eternity, 76.

Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240



210 Jairo Ocupa

eternidad que los temporales en el tiempo. Lo atemporal es
inmutable”.**

Esta comprension de Agustin tiene repercusiones en la
interpretacion de las Sagradas Escrituras. Por ejemplo, para este autor,
debido a que Dios no interacttia en tiempo y espacio, “la historia de los
seis dias de la creacién es una metafora que ayuda a la imaginacién
humana”.® Por otro lado, cuando Agustin interpreta Salmos 102:27,
entiende que es una referencia a la atemporalidad divina. De esta forma
senala que “todos tus aflos permanecen a la vez, puesto que permanecen;
ni al partir fueron excluidos por los anos venideros, porque no pasan;
pero todos éstos nuestros seran cuando todos dejen de ser”.*® En esta
declaracidn, se puede destacar que Agustin entiende que en Dios no hay
sucesion, y también que todo en cuanto a la creaciéon permanece como
un todo a la vez en EL
El presente eterno de Boecio

Boecio formuld una frase que continud siendo relevante en las
generaciones posteriores. Este pensador declaré: “La eternidad es la
posesion total, simultanea y perfecta de la vida sin limites, que
podemos comprender mejor quiza comparandola con las cosas
temporales”.*” De este modo, se puede destacar que eternidad tiene
connotaciones de una simultaneidad total. De hecho, la frase totum
simul refiere esta idea.

La simultaneidad abarca la contemplacién de todo lo que esta
en el tiempo, pues todo lo temporal no se le puede llamar eterno.
Debido a que

#Ibid., 84.

®Knuuttila, “Time and Creation in Agustine”, en The Cambridge
Companion to Agustine, 103.

Agustine, Confessions, XI: XIV, 16., 246.

Boethius, Consolation of Philosophy, V: V1., 168.

Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240



El presente eterno atemporal 211

lo que puede llamarse propiamente eterno es muy es muy
diferente, ya que conoce toda la vida, puede ver el futuro y no
ha perdido nada del pasado. Estd en un presente eterno y
comprende todo el flujo del tiempo.*®

La eternidad abarca todo lo que implica tiempo: no existe
cambio alguno en ella.

Por otro lado, Brian Leftow enfatiza que eternidad en Boecio
implica duracién atemporal.”” Ademas, Stump sefiala que hay cuatro
conceptos sobre la comprension de eternidad en Dios en este autor
escolastico: 1) Lo eterno tiene vida; 2) un Ser eterno es inmutable; 3)
tiene una vida ilimitada, sin principio; 4) posee una vida completa de
una sola vez.”

Nelson Pike también destaca algunas caracteristicas de la
atemporalidad de Boecio. Dentro de ellas estan: 1) No hay un antes ni
un después, pues no hay sucesion;”! 2) “Dios existe en un eterno
presente (praesontarius)”.”* Es importante aclarar que esto no implica
que Dios exista en cada momento temporal de sus creaciones, sino que
puede interpretarse como una alusién a un tipo de existencia divina
que esta presente de manera simultanea en todo. No obstante, esta no-
cidn de estar presente se puede entender como una carencia de con-
notaciones temporales. La existencia de Dios se entiende, en un sen-
tido, como atemporal.”? La eternidad de Dios es una forma extendida,
todo en una sola vida, sin limites de tiempo. Aunque un ser atemporal

#Ibid., V: VL, 169.

%Leftow, Time and Eternity, 113.

"Stump, Aquinas (New York: Routledge, 2003), 132-3.
'Pike, God and Timelessness, 12.

Ibid.

7Ibid., 14.

Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240



212 Jairo Ocupa

no existe en el tiempo, todos los momentos temporales existen
simulténeamente en El y Dios coexiste con la creacién temporal.”

Joseph Wolfensberger destaca que la atemporalidad de Boecio
estd relacionada a la presciencia divina:

Boecio se centra en el tiempo en relacion con el conocimiento
de Dios. Boecio acepta la opiniéon de que Dios experimenta el
tiempo desde un punto de vista atemporal. Parece claro que
Dios no es un Ser temporal (ya que es necesario) y por tanto
estaria fuera del tiempo. Sin embargo, no niega que Dios pueda
conocer temporalmente el tiempo, atribuyéndolo a la
providencia de Dios.”

Desde esta perspectiva, con relacion a la presciencia, se destaca
que Dios ve todas las cosas en su eterno presente y conoce de manera
inmediata (sin que implique cambio) todo lo que sucederd en el futuro.
Este pensador medieval declara,

Y él no puede confundirse, sino que ve y comprende
inmediatamente todas las cosas que sucederan, sean o no
necesarias, del mismo modo que puedes ver al mismo tiempo
un hombre caminando por el suelo y el sol en el cielo, y, aunque
las dos imagenes coincidan, comprendes inmediatamente que
el hombre y que la salida del sol es necesaria.”

"Leftow, Time and Eternity, 115.

*Joseph Wolfensberger, “On God’s Eternity: How the Boethian Position on
Kairos (kaipdg) Solves the Debate Between Eternalism and Open Theism”, The
Macksey Journal 87, no. 1 (2020): 5.

7Boethius, Consolation of Philosophy, V: VL, 171.

Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240



El presente eterno atemporal 213

Ahora bien, desde esta perspectiva a primera vista se puede
percibir que el autor da entender que el conocimiento divino implica
que sea necesario y no contingente. No obstante, mas adelante
especifica que si Dios conoce de antemano lo que sucederd, esto debe
ocurrir necesariamente. Desde la perspectiva de Boecio,

todas aquellas cosas, pues, que Dios sabe llegaran a ser, llegaran
a ser, algunas de ellas procedentes del libre albedrio, de modo
que cuando lleguen a ser no habran perdido la libertad de su
naturaleza, segun la cual, hasta el momento en que sucedieron,
podrian no haber sucedido.”

Para este autor, declarar esta presciencia divina no viola ni
pierde el libre albedrio de los seres creados.” Estos, aunque decidan
cambiar de decision de ultimo momento de manera diferente a lo que
estaban pensando hacer, esto atin es preconocido por Dios ya que El,
desde su eterno presente, conoce necesariamente (de manera
necesariamente condicional) todas las acciones, asi sean espontaneas

7Tbid., V: VL, 173.

78El autor reconoce que algunos hardn objeciones sobre si su perspectiva de
sobre lo que es preconocido por Dios implica que necesariamente suceda. De manera
inteligente, el autor especifica que, aunque tu cambies de decisién de ultimo
momento, esto ain es preconocido por Dios. Boecio responde, “y ahora tal vez
objetes que estd en tu mano cambiar de intencién y frustrar asi la providencia y
convertirla en un sinsentido, porque sea lo que sea lo que la providencia haya
previsto, til puedes hacer otra cosa. La apreciacion personal del autor es que puedes
decidir hacer otra cosa, pero la providencia lo habrd visto también en su eterno
presente y cualquier cosa que intentes hacer que sea diferente o imprevisible habra
sido comprendida y predicha. No es posible evitar o evadir la presciencia divina, del
mismo modo que no puedes escapar de ser visto por un ojo que esta enfocado en ti,
aunque decidas lanzarte en una direcciéon cuando habias estado yendo en otra”. Ibid.,
V: VI, 174.

Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240



214 Jairo Ocupa

y aparentemente imprevisibles, las cuales son necesarias que
sucedan.”

Para Boecio, lo que ocurre en el futuro se da por dos motivos:
1) Porque es conocido de antemano que va a suceder; 2) porque va a
suceder si o si, debido a que el agente libre actuara de esta manera.
Boecio ejemplifica al decir que si alguien sabe que una persona estd
sentada; esta persona debe estar sentada necesariamente. Las dos cosas
son necesarias: el conocimiento previo y el acontecimiento de este
hecho.*® De modo que la causa de los sucesos futuros se da por el

"Robert Sharples analiza lo que implica la presencia divina, el libre albedrio
y el destino en el pensamiento de Boecio. Entonces el autor distingue que necesidad
implica dos aspectos: 1) necesidad absoluta y 2) necesidad condicional; asi presenta
una solucién al dilema del libre albedrio y la presciencia divina. En el ambito
filoséfico, en el caso de la primera, “la necesidad absoluta podria definirse como la
verdad en absolutamente todos los mundos posibles sin restriccién alguna. Pero
deberiamos poder explicarla sin invocar mundos posibles”. Bob Hale, “What is
Absolute Necessity?”, Philosophia Scientice 16, no. 2, (2012): 117. Esta necesidad es
expresada cuando alguien causa que algo suceda. Por ejemplo, arrojar un objeto en
el suelo hard que este suene o se rompa, etc. En cambio, la necesidad condicional
implica que no es causado por el agente, por ejemplo, mirar por la carretera a alguien
que estd caminando por la vereda. Sharples también presenta una ilustracion de la
siguiente manera. Un ejemplo que se presenta es, “...si alguien anda, es necesario que
ande, pero no que su caminar sea en si mismo necesario en el sentido de ser
obligado”. Robert Sharples, “Fate, prescience and free will”, en The Cambridge
Companion to Boetthius, 220. De esta manera, el conocimiento divino del pasado
presente y futuro de los agentes libres es una necesidad condicional en Dios. Ibid.,
220.

%9Boecio presenta la explicacion de la siguiente manera: “Digamos que
alguien se sienta. Cualquiera que opine que esa persona esta sentada debe estar en lo
cierto. Y, por otro lado, si la opinidn es cierta, entonces la persona debe estar sentada.
En ambos casos es necesario. En el segundo, debe estar sentado, y en el primero la
opinion es correcta. Pero ;quién diria que el hombre estd sentado porque la opinién
es correcta? Lo primero es estar sentado. Asi, aunque la causa de la verdad fluye en
un sentido, hay una necesidad comtn en ambos lados”. Ibid., V: IIL., 153.

Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240



El presente eterno atemporal 215

conocimiento divino y porque la criatura en su libre albedrio actuara
de tal manera. Asi, se mantiene a Dios como inmutable, pues no hay
cambios temporales en El y se evita decir que Dios es la causa de todo.

Paul Helm, al interpretar este concepto, declara que el Dios
atemporal de Boecio prevé todo lo que ocurre simultineamente
debido a que “el conocimiento eterno de Dios es como la percepcion
visual inmediata”.®" Sin embargo, Helm declara que, al afirmar que
todo esta simultineamente presente en Dios, se afirma la teoria B del
tiempo en el ambito atemporal; pues en el no hay tensién.* No obs-
tante, resulta complicado determinar si Boecio respaldaba la teoria B
de McTaggart, dado que vivié mucho antes que este pensador de Cam-
bridge. Lo que el autor medieval expone en sus escritos es una explica-
cion sobre como Dios se relaciona con el tiempo, influenciado por la
filosofia griega,*’ un concepto general compartido por todos los teistas
clasicos.

8Paul Helm, “Eternity and Vision in Boethius”, European Journal for
Philosophy of Religion 1 (2009): 77, https://philarchive.org/archive/HELEAV
(consultado: 2 de octubre del 2023).

%En palabras de Helm: “Segun el tedrico B, todas las propiedades
temporales carecen de tensidn. ;No podriamos utilizar este argumento en defensa de
laidea de Dios de Boecio? Del mismo modo que el tedrico B puede utilizar el lenguaje
de los tiempos sin comprometerse con la visién del tiempo de la serie A, ;no puede
Dios utilizar representaciones eternas e intemporales de su creacién sin
comprometerse con la eliminaciéon de la temporalidad en su creacién? La visién
eterna de Dios es entonces una mera fagon de penser divina. Tal vez Dios sea un
‘nuevo’ tedrico B”. Ibid.,89.

®Danuta Shanzer, quien hace un andlisis de la Consolacion de Boecio,
destaca la influencia platdnica en esta obra literaria. Shanzer declara, “la Consolacion
surge como una fusion del didlogo platonico y el discurso de la revelacién”. Danuta
Shanzer, “Interpreting the Consolation”, en The Cambridge Companion to Boetthius,
231. Asi, mismo, se debe tener en cuenta el contexto de los escritores de la filosofia
antigua que influenciaron a Boecio. Pues, “para entender lo que Boecio queria decir
al conversar con la propia filosofia, debemos examinar la recepcién de las
personificaciones en la antigiiedad tardia”. Ibid.

Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240



216 Jairo Ocupa

Ahora bien, para Leftow, aunque Dios es atemporal y conoce
todo, su relacion con su creacion implica que El tenga minimamente
propiedades temporales, pero que a pesar de eso no se le puede llamar
a Dios temporal. Segiin Leftow, “el punto de vista de Boecio implica
que, aunque la vida de Dios no es temporal, hay acontecimientos en
ella, y estos acontecimientos tienen lo que es una propiedad tipica
temporal: ocurren en un presente”. De modo que, Dios como
atemporal tiene conocimiento de los seres temporales, a los que Leftow
les llama propiedades tipicas temporales (TTPs en inglés). Estas TTPs
son caracteristicas de un Ser que contempla atemporalmente la
relaciéon de antes y después; pasado, presente y futuro, en el cual
suceden acontecimientos que lo califican como temporales.* Si algo o
alguien tiene partes implica que es temporal, pues en este hay sucesion.

Ahora bien, en el caso del autor medieval, Leftow afirma que
“Boecio piensa que los eventos en la vida de Dios tienen algunos
TTPs”. No obstante, “Boecio sostiene que los acontecimientos en la
vida de Dios no tienen los TTPs adecuados para contar como
temporales”.® Asi, el ahora de los seres temporales esta en devenir,
pues llega ser, porque fluctiia en la relaciéon de antes y después y
también tiene una terminacién. No obstante,

$Leftow, “The Eternal Present”, en God and Time, 21.

5Ibid., 22. Leftow explica las TTPs de la siguiente manera. “Ser presente, ser
pasado, ser futuro y estar en relaciones son propiedades tipicamente temporales o
TTPs. Es decir, son propiedades tipicas de los que contribuyen a hacerlos
temporales”. Ibid. De modo que ser temporal es tener propiedades que se dan en los
acontecimientos. Leftow explica de la siguiente manera: “digo que los
acontecimientos son temporales si y solo si tienen el conjunto adecuado de
propiedades, y que las propiedades de este conjunto son ‘tipicamente temporales’
porque ayudan a que algunos acontecimientos sean temporales”. Ibid., 23.

%Ibid., 23.

Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240



El presente eterno atemporal 217

Segun Boecio, el “ahora” de Dios no “se mueve”. El foco del
presente se detiene en los acontecimientos de la vida de Dios.
Son presentes, pero nunca son pasados, ni terminados.
Tampoco tienen partes que terminen, pues estas partes solo
serian acontecimientos menores en la vida de Dios. Asi que los
acontecimientos en la vida de Dios no estdan implicados en la
sucesion. Y asi para Boecio, los eventos en la vida de Dios no
son temporales. Boecio, en cambio, los llama “eternos”; para él,
los acontecimientos temporales pasan (el tiempo “pasa”), los
acontecimientos eternos no. Los acontecimientos de la vida de
Dios estan permanentemente presentes. Son rasgos
permanentes de la realidad. Esto es lo que los hace eternos, ni
temporales; Dios es eterno porque tales acontecimientos
constituyen su vida.*

De manera que, para el autor medieval, “el ahora de Dios” es un
presente eterno atemporal que no implica sucesién, pues El no tiene
suficientes propiedades para ser temporal. Asi pues, desde tal
perspectiva, aunque Dios es atemporal, tiene algunas TTPs, lo cual
parece una paradoja. Leftow, asegura que no debe sorprendernos este
dilema, pues esto afirman todos los defensores de la atemporalidad.®®

Ahora bien, la perspectiva de Boecio ha influenciado en la
interpretacion sobre Dios en pensadores posteriores, por ejemplo, en
Tomas de Aquino. Este pensador, en la Suma Teoldgica, en la cuestion
X que trata la eternidad de Dios, cita las mismas palabras de Boecio.
Eleonore Stump destaca este impacto y sostiene que la concepcion de la

¥1bid., 24.

%De modo que, segun la comprension de Boecio, “si Dios vive, tiene una
vida. Las vidas consisten en acontecimientos. No puede haber un acontecimiento sin
TTPs: un acontecimiento que nunca estd presente es un acontecimiento que nunca
ocurre. La vida de Dios debe tener un presente y algunos de TTPs”. Ibid., 25.

Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240



218 Jairo Ocupa

eternidad en Aquino es una adopcion del concepto establecido por
Boecio. El afirmaba que “La eternidad es la posesion completa y
simultdnea de una vida ilimitada”® Declaraciones como estas han
influido a su posterioridad.

A continuacion, se pasara a estudiar la comprension de Dios y
su relacion con el tiempo en Tomas de Aquino.
El presente eterno de Tomas de Aquino

Cémo se mencioné anteriormente la comprension de la
eternidad en Boecio ha influenciado en Tomas de Aquino. En la
cuestion X, enfatiza que

eternidad es conocida de dos fuentes: Primero porque lo que es
eterno es interminable—que es sin inicio y sin fin (es decir, no
tiene término en ninguno de los dos sentidos); segundo,
porque lo eterno no tiene sucesion, siendo todo
simultdneamente.”

En muchas oportunidades se enfatiza que esta eternidad es una
simultaneidad total, sin pasado o sin futuro.”

El tomismo tiene una comprension un tanto parecida a la de
Agustin de Hipona y Boecio. Eleonore Stump, una tomista, enfatiza que
cada momento de las personas esta presente en el Dios eterno.”” El
concepto de eternidad conlleva intrinsecamente la nocién de
atemporalidad. Asi, al afirmar que Dios es eterno, se estd afirmando que
también es atemporal. Desde esta perspectiva, Stump emplea el término

¥Stump, Aquinas, 132.

“Thomas Aquinas, Summa Theologica (ST), X: 1, obj. 6., trad. Fathers of the
English Dominican Province (London: Burns Oates & Washbourne).

' Aquinas, ST, X: I, obj. 4.

?Eleonore Stump, “Eternity, Simplicity, and Presence”, en God, Eternity,
And Time., ed. Christian Tapp y Edmund Runggaldier (New York: Routledge, 2016),
35.

Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240



El presente eterno atemporal 219

eterno presente como una manera de explicar la comprension de la
atemporalidad en Aquino. De modo que “la eternidad de Dios es el
presente eterno e ilimitado de la vida de la mente que es de Dios. Este
presente es atemporal, pero ET-simultaneo con cada momento del
tiempo como ese momento esta presente. En el presente eterno, Dios no
sélo vive, sino que también es directamente consciente y directamente
presente a todo en el tiempo”” Afirmar que Dios vive en la
atemporalidad esta relacionado con una duracién ilimitada e
interminable. Eternidad, desde la perspectiva de Aquino, esta
relacionado con su modo de ser atemporal e ilimitado.”

Este presente eterno atemporal implica que en el no hay devenir,
pues no llega a ser, sino que El es (un extendido presente eterno o
ahora). “Ademas, el presente eterno, sin pasado y sin futuro, no es
instantaneo sino extendido, porque la eternidad, tal como la entiende
Aquino, incluye la duracién”.”* Este es un modo de existencia de una
duracién infinita y extendida, sin tiempo, sin espacio, sin pasado o
futuro.”® A la vez, este modelo, ademas de ser extendido, implica que es
un Ser caracterizado de actualidad presente persistente e indivisible.””
Asi pues, Stump y Norman Kretzmann consideran que tiene una
extension la cual abarca todo el tiempo y no tiene fin; como no tiene
sucesion, tampoco no puede dividirse. Desde su perspectiva, todo lo
divisible es sucesivo y temporal.”®

Ahora bien, la simultaneidad es la relacion entre lo temporal de
las criaturas y lo atemporal de Dios. El término eterno presente [eternal
present] denota simultaneidad en Dios. Este concepto puede verse por

Stump, Aquinas, 158.

*Ibid., 135-6.

*Ibid., 137.

*Ibid.

’Stump y Norman Kretzmann, “Eternity, Awareness, and Action”, Faith
and Philosophy: Journal of the Society of Christian Philosophers 9, no. 3 (1992): 463.

*Ibid., 466.

Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240



220 Jairo Ocupa

ejemplo en la presciencia divina, pues su conocimiento en cuanto a las
cosas esta simultaneamente presentes en Dios, como si alguien ve desde
la altura de una carretera todo lo que ocurre en ella.” De manera similar,
Leftow enfatiza que el conocimiento de las cosas temporales en Aquino
ocurre todo a una sola vez y se refiere a la observacion de Dios de las
cosas temporales, por medio de la conciencia.'®

Esta simultaneidad ocurre en los ambitos temporal y atemporal.
El primero connota: “(T) T-simultaneidad = existencia o aparicion al
mismo tiempo”."”! Esto ocurre todo al mismo tiempo. En cambio, el
segundo “(E) E-simultaneidad = existencia o acontecimiento en un
mismo presente eterno”.'* Este ocurre todo en el eterno presente. De
ahi surge que en ET- simultaneidad ocurre una relacién entre lo
atemporal y temporal, el cual cada presente temporal es ET- simultaneo
con el presente eterno atemporal.

Ampliando mas este concepto, Stump y Kretzmann explican
que ET- simultaneidad implica coocurrencia entre el presente temporal
y el presente atemporal (eterno presente). En el primero, “el presente
temporal es ET-simultaneo con el presente infinito de la vida de un ser
eterno”,'” es decir, todo lo que ocurre en los seres temporales es
simultaneo con el Dios presente eterno. En este ambito, los
acontecimientos ocurren unos tras otro y también hay simultaneidad
entre ellos. En el segundo, “desde el punto de vista eterno, todo tiempo
presente es presente, co-ocurrente con el todo infinito del presente

“Stump, Aquinas, 137.

'PLeftow, “Eternity and Simultaneity”, Faith and Philosophy: Journal of the
Society of Christian Philosophers 8, no. 2 (1991): 149.

Stump, Aquinas, 137.

1bid., 138.

12Stump y Kretzmann, “Eternity, Awareness, and Action”, 475.

Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240



El presente eterno atemporal 221

eterno”.'* En el ambito divino, todos los acontecimientos que ocurren
son presente en Dios.
Es por eso que Stump y Kretzmann afirman,

El modo de existencia de una entidad eterna es tal que toda su
vida es ET-simultanea con todas y cada una de las entidades o
acontecimientos temporales. Cualquier acontecimiento
temporal, como la apertura del Muro de Berlin o el fin del
apartheid en Sudafrica, es ET simultineo con el presente
eterno. Pero, en relaciéon con nosotros, dada nuestra ubicacién
en el continuo temporal a principios de 1993, el primero de
esos acontecimientos es pasado y el segundo es futuro.'®

Como se puede percibir, la ET-simultaneidad es la combinacion
entre la relacion de los seres temporales y el ser atemporal. Ademas, el
ser eterno coexiste y coocurre con lo seres temporales.

Stump, en su andlisis de la simultaneidad, también destaca el
mismo concepto y expresa, “Asi, desde el punto de vista del ser eterno,
toda lalinea temporal se ilumina a la vez. Desde el punto de vista eterno,
cada instante temporal es presente, co-ocurrente con el todo infinito del
eterno presente”.'® De esta forma, el conocimiento de Dios de los
sucesos temporales sucede todo a una vez. Dios percibe
simultaneamente como una sola vez todos los sucesos temporales.'”” Por

17bid.

1%5Tbid.

%Stump, Aquinas, 144.

Leftow, “Eternity and Simultaneity”, 159. Desde la propuesta que ocurre
todo a la vez, tanto en Boecio como en Aquino, se afirma que la eternidad de Dios
connota indivisibilidad. Lo eterno es, pues, indivisible (simple), ya que no requiere
de cambio. Asi, “una vida contiene sucesion, entonces, si no todas sus partes ocurren
a la vez. Por el contrario, si una vida carece de sucesidn, toda ella ocurre a la vez:

Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240



222 Jairo Ocupa

eso, Leftow usa la ilustracion clasica para explicar dicho conocimiento
contemplativo. Este autor menciona, “la lectura natural de su imagen de
un hombre en una colina viendo toda la extension de un camino es que
todo el camino esta realmente alli a la vez para ser visto”.'”® Por otro
Lado, John H. Boyer quien también hizo una investigacién sobre la
atemporalidad en Aquino, declara: “la simultaneidad no temporal de
Dios y las criaturas permite que Dios conozca todos los tiempos sin que
haya sucesion en él. Aquino explica que, desde la perspectiva de la
eternidad, los acontecimientos que ocurren en tiempos diferentes estan
simultaneamente presentes para Dios”.!” Este conocimiento ocurre
desde el estado acto puro, en su eterno presente. Asi, Dios conoce el
pasado y el futuro los cuales estan presente en EL!'°

Sumado a la ET-simultaneidad, el tomismo usa otro termino
para explicar como su modelo de Dios esta presente con los seres
temporales. La expresidn usada es presente especioso [especious
present]. Segiin William P. Alston, este concepto es una contemplacién
de lo temporal o atemporal como indivisible. Por ejemplo, en el aspecto
humano, en el cual su percepcion es limitada,

..se piensa en un ser humano que percibe un tramo
temporalmente extenso de un proceso en un acto
temporalmente indivisible. Si mi presente especioso dura, por
ejemplo, una vigésima de segundo, entonces percibo una

ninguna de sus fases es anterior a otra. Por tanto, la vida eterna es como una
extension temporal sin partes anteriores ni posteriores”. Ibid., 151.

1%Tbid.

1%Boyer, “Eternal God: Divine Atemporality in Thomas Aquinas”, en News
from the Raven, 262.

1Tbid., 274.

Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240



El presente eterno atemporal 223

vigésima de segundo, de contemplacidn, por ejemplo, el vuelo

de una abeja ‘de una vez’.'"!

Por otro lado, al llevar este concepto a la comprension de Dios,
“...basta con ampliar el presente especioso para que abarque todo el
tiempo, y tendremos un modelo de la conciencia que Dios tiene del
mundo”.!? De esta manera, se continua sosteniendo que Dios es un
eterno presente indivisible que abarca todo el tiempo. Asi pues, Stump
y Kretzmann declaran, “el presente especioso, entonces, parece ser un
ejemplo de algo que es a la vez extendido y conceptualmente indivisible
como tal”.'?

Ahora bien, la comprensién de la atemporalidad tomista esta
ligada a la simplicidad e inmutabilidad. Asi, el cambio, en el Dios
inmutable, estd relacionado con la carencia sucesién. Por eso, los
tomistas influyentes usan el término propiedades Cambridge para
explicar como ocurre el cambio entre Dios y los seres temporales.

Esta expresion fue usada por Peter Geach en el libro God and
Soul. El autor, en el capitulo 5 titulado Existence and Actuality, explora
la existencia de algo en la actualidad. Alli explica que estos cambios
existentes no son reales sino meros cambios. Por ejemplo, Socrates es
mas bajo que Theaetetus (Platon);'* otro ejemplo, 5 ya no es niimero de

"'"William P. Alston, Divine Nature and Human Language: Essays in
Philosophical Theology (London: Cornell University, 1989), 136.

127bid. Para profundizar sobre el concepto de presente especioso, véase,
Gustav Bergman, “Duration and the Specious Present”, Philosophy of Science 27, no.
1 (1960): 39-47. Sean E. Power, “The Metaphysics of the 'Specious’ Present”,
Erkenntnis 77, no. 1 (2012). https://philpapers.org/rec/POWTMO.

13Stump y Kretzmann, “Eternity, Awareness, and Action”, 468.

"Peter Geach, God and Soul (Londom: Routledge & Kegan Paul, 1969), 72.
El concepto de cambios Cambrige es una interpretacion de Geach, haciendo uso de
la filosofia analitica (de Ellis Mactaggart y Bertrand Russel), para demostrar que

Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240



224 Jairo Ocupa

hijo de una persona.'” Ahora bien, Sdcrates ha fallecido antes que
Platon, por eso no hubo un cambio real en ¢€l; en el caso de los nimeros
tampoco son cambios reales, pues los numeros no cambian. Desde esta
perspectiva, Feser sostiene la nocion de que Dios posee propiedades
contingentes Cambridge, es decir, propiedades que no son reales. Por lo
tanto, cuando Dios lleva a cabo el acto de creacion, se origina un cambio
en la creaciéon misma, ya que ésta llega a existir; sin embargo, este
cambio no ocurre en la naturaleza de Dios.''® Por lo tanto, Dios sigue
siendo inmutable. Ademads, desde esta perspectiva, se continta
sosteniendo la atemporalidad y simplicidad.

Dado que en Dios todo acontece simultaineamente, sin cambio
ni sucesion debido a su ser atemporal, su mente y conocimiento deben
diferir de los seres temporales. Esto implica que su mente es inmaterial
pero no carece de conciencia. Por lo tanto, es capaz de realizar acciones

existe un cambio, pero no es real sino un mero cambio, porque en realidad lo que
cambia es la cosa y no de quien se habla. Por ejemplo, mi amigo es mas alto que yo.
Hubo un cambio, pero no porque yo he reducido en mi estatura, sino que él es mas
joven que yo y ha crecido mas. Entonces, el cambio sucedio en tal persona, mientras
yo sigo siendo el mismo en mi estatura. Ahora bien, aplicar esta explicacion a Dios,
segtin Geach, implica que “no hay contradiccién manifiesta si suponemos que algun
ser real tiene pensamientos y designios, e inicia cambios en las cosas, pero no
experimenta él mismo cambios iniciados por otras cosas. (Aqui estoy considerando
naturalmente sélo cambios ‘reales’, no meros cambios ‘Cambridge’ que no son
‘reales’). Un ser asi, real pero inmutable, podria llamarse eterno”. Ibid., 73.

Ibid., 72.

"Feser entiende que la simplicidad e inmutabilidad divina estdn ligadas
entre si. “Ahora bien, la doctrina de la simplicidad divina no implica que Dios no
tenga propiedades contingentes de ningun tipo, sino s6lo que no tiene propiedades
reales contingentes. Puede tener propiedades Cambridge contingentes. Y del mismo
modo que el hecho de que Sdcrates sea mas bajo que Platén es una mera propiedad
de Cambridge (porque implica que Platén es mas alto que cualquier cambio en el
propio Socrates), también el hecho de que Dios haya creado el mundo es una mera
propiedad de Cambridge (porque implica que el mundo ha llegado a existir y no
cualquier cambio en el propio Dios)”. Feser, Five Proofs of the Existence of God, 196.

Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240



El presente eterno atemporal 225

que no requieren tiempo, tales como recordar o querer.'’” No obstante,
un ser atemporal no puede realizar actividades que requieran tiempo:
“Dios no puede deliberar, anticipar, recordar o planificar”.!®
La interaccion del actuar de Dios en el tiempo se da como causa
y efecto. Aqui, la causa es atemporal y el efecto es temporal. Debido a
que,
si un Dios eterno es también omnipotente, puede hacer
cualquier cosa que no le resulte légicamente imposible.
Aungque sus acciones no puedan localizarse en el tiempo, puede
producir efectos en el tiempo a menos que hacerlo le resulte

légicamente imposible.'”

Por ejemplo, esto es lo que sucedid en la creacidon, en el cual
hubo una causa creadora atemporal, que produjo efectos temporales.

Al igual que en el caso de Boecio, algunos interpretes como
William Craig sostienen que Aquino fue un teérico B del tiempo. Sin
embargo, como se menciond anteriormente, esta propuesta no es
aceptada por los tomistas.

En resumen, para estos tres autores, Dios se define como un
eterno presente o eterno ahora. Este estado presente representa la esencia
misma de su existencia. La perspectiva de estos pensadores escolasticos
ha tenido un impacto duradero en la comprensién de los atributos
divinos y su relacién con la creacion. Esta influencia se hace evidente en
los atributos fundamentales del teismo clasico: la simplicidad, la
atemporalidad, la inmutabilidad y la impasibilidad. Dichos conceptos
fundamentales revelan la profunda conexion entre la concepcion de
Dios como un eterno presente y la construccion de los atributos
esenciales en el contexto del teismo cldsico. En consecuencia, la manera

"WStump, Aquinas, 148
8Ibid.
1bid., 151.

Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240



226 Jairo Ocupa

en que estos autores abordan la relacion entre un Dios atemporal y los
seres temporales sigue siendo un dilema de relevancia contemporanea.

Algunas objeciones al presente eterno atemporal

El concepto de “eterno presente” en el teismo clasico ha susci-
tado diversas objeciones. En este sentido, procederemos a exponer al-
gunas de estas objeciones. Primero, abordaremos las objeciones al
concepto de Agustin de Hipona; posteriormente nos enfocaremos en
las formuladas hacia Boecio y Aquino. En el caso de estos dos tltimos
pensadores, presentaremos una serie de objeciones sin hacer una dis-
tincion particular para cada autor, dado que comparten un concepto
similar de atemporalidad, y también porque Aquino fue influenciado
por el pensamiento de Boecio.

Ryan Mullins ha presentado objeciones al concepto
agustiniano. Para Agustin, el tiempo implica que este existe solo si
existen cosas o seres temporales y mutables. Desde esta perspectiva,
Dios esta fuera del tiempo en un estado de inmutabilidad. Incluso
cuando Dios crea no experimenta el cambio.'”® Asi, “el agustiniano
dice que Dios no estd en ninguna relacion real con las cosas externas a
El que implique tener propiedades accidentales, o propiedades extrin-
secas o relacionales”.'”! Asi mismo, Mullins sefala que el concepto
agustiniano no explica qué es el tiempo, ni cdmo acttia Dios sin la crea-
cién. Agustin entiende que no existe un antes de la creacion, pues Dios
no esta en relacion de anterioridad y posterioridad. Por eso, Mullins
presenta tres problemas que tiene el concepto de atemporalidad en este
pensador escolastico: (1a) Hay un antes y después de la creacidn, en el
cual se puede percibir que hay un cambio en Dios; (2a) “Si Dios es

Mullins, “The Divine Timemaker”, Philosophia Christi 22, no. 2 (2020):
217-220.
211bid., 223.

Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240



El presente eterno atemporal 227

eternamente creador, entonces esto parece ser que la creacion es
coeterna con Dios”;'** (3a) Dios, luego de la creacion, entra en una re-
lacion real con sus criaturas, esto implica que interactte en tiempo y
espacio.'” Ahora bien, un agustiniano responderia de la siguiente ma-
nera: (1b) Dios no cambia, sino que es eternamente creador. (2b) La
creacidn no es coterna con Dios, porque tiene un inicio y tiene fin. (3b)
Dios no esta realmente relacionado con la creacién.'” Afirmar la
ultima premisa resulta contraproducente, ya que implica que la
relacion entre Dios y su creacion no es genuina. Ante esta disyuntiva,
Mullins afirma categéricamente: “decir que Dios no esta realmente
relacionado con la creacion es complicado”.'*

Después de abordar las objeciones al concepto de Agustin de
Hipona, describiremos las objeciones y dificultades que enfrenta el
concepto atemporal en el teismo clasico, con enfoque particular en
Boecio y Aquino.

El primer argumento se refiere al uso del término “eternidad”.
Nicholas Wolterstorff es uno de los autores que ha presentado esta
objecion. Este erudito destaca que, en términos generales, los cristianos
han adoptado el concepto eternal al hablar de Dios, lo cual implica la
nocion de atemporalidad, y no el otro término que es everlasting
(eterno), cuya connotaciéon implica dentro del tiempo.'* Wolterstorft
usa el segundo término para explicar la relacion de Dios con el tiempo.
Asi pues, enfatiza que, desde la perspectiva biblica, se puede percibir que

2Mullins, “From divine timemaker to divine watchmaker”, en Temporality
and Eternity: Nine Perspectives on God and Time, ed. Marcus Schmiicker, Michael T.
Williams y Florian Fischer (Berlin: Walter de Gruyter, 2022), 41.

21bid.

1bid.

2Tbid.

"**Nicholas Wolterstorff, “God is ‘everlasting’, not ‘eternal’”, en Philosophy
of Religion: A Guide and Anthology, ed. Brian Davies (New York: Oxford University,
2000), 485.

Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240



228 Jairo Ocupa

Dios actua dentro la historia humana y que cambia.”” Por eso, sostiene
que es mejor decir que Dios es everlasting y no eternal.

Entre los argumentos que Wolterstorff usa para sostener que
Dios es everlasting, es que, si Dios es redentor, esto implica cambios
ontoldgicos en El. Por otra parte, el Dios eterno, en el sentido de
atemporal, no puede experimentar cambios ontologicos. Por eso,
Wolterstorff sefiala:

Una teologia que opta por Dios como eterno [eternal] no
puede evitar estar en conflicto con la confesion de Dios como
redentor. Y dado el hecho evidente de que Dios es presentado
en la Biblia como un Dios redentor, una teologia que opte por
Dios como eterno [eternal] no puede ser una teologia fiel al
testimonio biblico.'**

Para Wolterstorff, los argumentos biblicos presentan a Dios
redimiendo a la humanidad, actuando, planificando; los cuales un Dios
atemporal [efernal] no podria hacer.

Un segundo argumento contra la atemporalidad es que se
sostiene que es una influencia griega. Wolterstorff sefiala que el
concepto de Dios visto como everlasting (temporal) es biblico; en
cambio, el concepto de eternal (atemporal) es resultado de la
helenizaciéon en el judaismo.” Pike también senala que la filosofia
griega ha ingresado en la teologia y ha influenciado en la relaciéon de
Dios con el tiempo. Por eso declara, “ahora sospecho que la doctrina de
la atemporalidad de Dios fue introducida en la teologia cristiana porque
el pensamiento platonico era elegante en ese momento y porque la
doctrina parecia tener una ventaja considerable desde el punto de vista

Ibid.
287bid., 486.
»Ibid., 486-7.

Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240



El presente eterno atemporal 229

de la elegancia sistematica”."*® Richard Swinburne enfatiza que desde la
perspectiva de Platéon y Aquino toda cosa o ser que cambia es inferior a
las que no cambian.”" Esta idea esta implicita en el cristianismo y se usa
como un justificativo para sefialar que Dios es el Ser mas perfecto que
puede ser concebido y por lo tanto no puede cambiar."** “Sin embargo,
una respuesta obvia a este punto es sugerir que la perfeccion del ser
perfecto, no puede consistir en que su ser es cierta condicion estatica,
sino que en su ser hay un cierto proceso de cambio”.'**

Un tercer argumento estd relacionado a la inmutabilidad de
Dios. Wolterstorff enfatiza que, en el teismo cldasico, en especial en
Tomas de Aquino, Dios es percibido como simple. Es decir, Dios es
idéntico con sus atributos y no hay distincién de propiedades en El, de
modo que si un evento temporal sucede, este esta ocurriendo siempre
en el acto puro de Dios. No hay momento en que deje de suceder y a la
vez ocurre simultdneamente con otros actos.'**

Por ejemplo, en el caso del cruce del pueblo de Israel por el mar
Rojo, desde la perspectiva tomista, estos actos temporales no afectan
temporalmente a Dios. Asi, Dios puede provocar sucesos historicos
como este, pero no implican un cambio en algun aspecto en Dios.”*> No
obstante, desde una perspectiva biblica, se puede describir a Dios
actuando providencialmente en y con la creaciéon. Ademas, muchos de
sus actos son descritos siendo sucesivos y relacionandose unos con

130pike, God and Timelessness, 189.

BlRichard Swinburne, The Coherence Theism (New York: Oxford
University Press, 1993), 222.

132pike, God and Timelessness, 190.

133Swinburne, The Coherence Theism, 222.

BNicholas Wolterstorff, “God is ‘everlasting’, not ‘eternal’”, en Philosophy
of Religion: A Guide and Anthology, 498.

B5Ibid., 496-7.

Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240



230 Jairo Ocupa

otros, percibiéndose que estas acciones tienen un inicio y tienen un
ﬁn'136

Un cuarto argumento esta relacionado al conocimiento de Dios
sobre lo que sucede (presente), sucedera (futuro) y sucedio (futuro). Asi,
se sostiene que un Dios atemporal, al recordar el pasado, esta
relacionandose o infectandose con algo temporal. Debido a que Dios es
acto puro, el acto de recordar implicaria temporalidad en Dios."”” Por
eso, un Dios atemporal no podria recordad el pasado.

Ademads, esto también implicaria un problema para la
atemporalidad, cuando se pretende sostener como Dios conoce el
presente. Por ejemplo, si Dios es eterno en el sentido atemporal, y yo —
como ser temporal— en mi acto me refiero o dirijo a ElL lo estoy
haciendo temporalmente. Como el Dios del teismo cldsico es acto puro,
entonces mi acto es idéntico a El (simplicidad divina). Asi mismo, como
mi acto tiene un inicio y tiene fin, pero el de Dios no, entonces se puede
decir que Dios tiene por algin momento en si mismo el acto que yo
realicé. Asi, Dios tiene algo de temporalidad en su Ser, porque se ha
identificado conmigo."*®

Asi pues, si Dios fuera eterno [eternal], ningtn ser humano
podria referirse a ¢l ni realizar ningtin otro acto temporal con
respecto a él. Si fuera eterno [eternal], no se le podria conocer.
En particular, no se podria saber que es eterno [eternal], ni
siquiera creer que lo es. En efecto, si Dios fuera eterno [eternal]
no se podria predicar de él que es eterno [eternal]. Porque
predicar es también un acto temporal.”’

B¢Tbid., 495.

7Ibid., 501.

#bid., 502.

*Ibid. En esta cita, el término eterno en inglés es eternal y el autor lo usa
para enfatizar que implica atemporalidad.

Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240



El presente eterno atemporal 231

De modo que el argumento que Wolterstorft sostiene es que
“Dios también tiene un hilo temporal. Su vida y su existencia son en si
mismas temporales”.'*® Pero esta temporalidad es infinita, sin inicio y
sin fin.

De manera similar, para Pike, el conocimiento de Dios sobre el
presente desde la perspectiva atemporal no es auténtico. Porque,
“aunque Dios es consciente de los acontecimientos temporales, su
conciencia no es, en si misma, un acontecimiento temporal”."*' Como
un ser atemporal no esta en el tiempo, el conoce que dia es hoy, pero no
puede experimentar este dia. Asi Dios sabe que dia es hoy, pero no
participa en la experiencia temporal de este. Un ejemplo de ello seria:

Imaginemos que un individuo atemporal dice: “Hoy es doce de
mayo”. Lo que dijera debe ser falso. Si uno dice: “Hoy es doce
de mayo”, lo que dice puede ser verdadero sélo si uno ocupa
una cierta posiciéon temporal en el en el momento de la
afirmacién. Puesto que un individuo atemporal no tiene
posicién temporal, no podria hacer uso de esta forma de

palabras al articular una proposicion verdadera”.'*?

Por lo consiguiente, aunque Dios conoce el dia de hoy, no
puede afirmar que dia es hoy, porque al hacerlo estaria ingresando en
el tiempo, lo cual es imposible debido a que por su atemporalidad no
puede estar presente en ese dia. De modo que, desde la perspectiva de

Ibid., 503. El autor sostiene el argumento de la secuencia temporal como
un hilo o seguidilla de actos temporales en Dios. “Ademds, los acontecimientos que
se encuentran en la hebra temporal de Dios pertenecen al mismo conjunto temporal
que contiene nuestras hebras temporales. Los aspectos de Dios no sélo guardan
relaciones de orden temporal entre si, sino también con los aspectos de los seres
creados”. Ibid.

'41Pijke, God and Timelessness, 87.

“1bid., 94.

Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240



232 Jairo Ocupa

Pike, “un individuo atemporal no podria tener un conocimiento que
pudiera formular o comunicar en una afirmacién del tipo: “hoy es
doce de mayo”.'*

William Haker también presenta este problema para el teismo
clasico. Por ejemplo, la expresion “hoy es 10:45’, indica que hay una
relacion entre el tiempo de hablar y un punto de nuestra medida tem-
poral”.!** Esta expresion indicaria que estd involucrandose en el
tiempo, pero un Dios atemporal no puede hacer, ni decir esto. Asi
mismo tampoco puede decir “ayer fue 29 de agosto”, “hoy es 29 de
agosto” ' 0 “manfana sera 29 de agosto”.

De manera similar, Ryan Mullins menciona que, si se acepta
que Dios existe en el ahora del hombre, debe ser temporal y no al
contrario. Ademads, si se mantiene en constante relacién con sus
criaturas, en cada momento, esta relacion debe implicar
temporalidad.'*

Un quinto argumento contra la atemporalidad estd relacionado
a la presciencia divina y libertad humana. Pike expresa que el concepto
atemporal de Boecio niega que las acciones humanas sean voluntarias.'"

Como Dios existe, su conocimiento implica que no tenga
creencias falsas, de modo que todo lo que Dios piensa que ocurrira
necesariamente. Esto es debido a que las acciones humanas son
realizadas temporalmente, y Dios conoce anticipadamente cualquier
accion humana. De este modo, “si Dios existe (es decir, si algun
individuo lleva el titulo de ‘Dios’), ninguna accién humana es

Ibid.

"“William Hasker, God, Time and Knowledge (London: Cornell University,
1989), 159.

"Ibid., 161.

"R, T. Mullins, “Time and the Everlasting God”, Pittsburgh Theological
Seminary 3 (2011-2): 46.

pike, God and Timelessness, 53.

Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240



El presente eterno atemporal 233

voluntaria”.'*® Mientras Boecio sostiene que Dios es atemporal y no
tiene creencias falsas, para Pike esta presciencia no es auténtica,'”
debido a que no hay relaciéon con lo temporal. De modo que, “la
solucion de Boecio (o la disolucidon) del problema de la presciencia
divina implica la negacién de la afirmaciéon de que Dios tiene
conocimiento previo de los acontecimientos y circunstancias que
componen la matriz temporal”.’*

Asi, la atemporalidad compromete la omnisciencia divina. Pike
senala que muchos han objetado lo siguiente: “Si un individuo
determinado es atemporal (asi se insiste), ese individuo no podria ser
omnisciente porque hay una gama limitada, aunque importante, de
hechos que un ser atemporal no podria conocer”."' Por lo consiguiente,
la perspectiva atemporal compromete el conocimiento de las acciones
que se estan realizando temporal y simultineamente en los seres
creados.

Un sexto argumento estd relacionado a la simultaneidad. Como
se presentd anteriormente, el teismo clasico entiende que Dios percibe
todo simultdneamente sin experimentar cambiar. Esto implica que
todos los momentos estarian presentes en Dios:

Asi, se dice que esta simultdneamente presente en (y es testigo
de) lo que hice ayer, lo que hago hoy y lo que haré mafana.
Pero si t; es simultdneo con t, y t, con ts;, entonces t; es
simultaneo con t;. Asi que, si el instante en el que Dios conoce
estas cosas fuera simultdneo con ayer, hoy y mafiana, entonces
estos dias serian simultdneos entre si. Asi que ayer seria el

8Tbid., 61.
Ibid., 82.
BTbid., 75.
'1bid., 87.

Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240



234 Jairo Ocupa

mismo dia que hoy y que mafana, lo cual es claramente
absurdo."

De modo que el pasado, presente y futuro, estarian
simultdineamente presentes en Dios, lo cual indicaria que no hay
distincién de estos en El. Asi mismo, esta perspectiva expresa que Dios
conoce todo simultaneamente y sin cambio, incluso sin/o antes que
este suceda. Hasker sefiala que, para los teistas clasicos, el
conocimiento divino sobre las entidades temporales implica que estas
no existen literalmente en Dios, sino que “las entidades temporales
existen eternamente como representadas en la mente de Dios”."** Asi,
el conocimiento de Dios es solo mental y no experimental. Para
Hasker, si las ideas estan representadas en la mente de Dios, implicaria
carencia de informacién en El, ya que no tendria percepcion de la
situacion actual que se esta realizando. Por ejemplo, si el salmista le
esta hablando, un Dios atemporal no puede escuchar en ese momento
y tampoco tendria experiencia secuencial temporal para responderle
la oraciéon.” Por eso, afirmar que el pasado, presente y futuro estan
simultdneamente presentes en Dios, indicaria que no hay distincion de
estos en EL

Un séptimo argumento contra la atemporalidad estd vinculado a
la relacién de Dios con sus criaturas. William Craig expresa que la
perspectiva atemporal de Aquino, conlleva a negar que Dios este
relacion con la creacién. Craig declara: “Aquino sostiene,
paraddjicamente, que mientras la creacion estd realmente relacionada
con Dios, Dios en realidad no esta relacionado a las criaturas. La
relacion de Dios a las creaturas es solo en nuestras mentes, no en la

'**Swinburne, The Coherence Theism, 226.
'*Hasker, God, Time and Knowledge, 168.
14bid., 170.

Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240



El presente eterno atemporal 235

realidad”.'™ Asi pues, este autor da a entender que el pensador
escolastico presenta un modelo de Dios lejano a sus criaturas, que no se
involucra en espacio y tiempo con sus seres creados. Asi mismo, Craig
sostiene que este modelo sobre la relacion de Dios con su creacion, es
mental y no ontologico.

Por poner un ejemplo: Supongamos que Joe tiene celos de
Juan. En ese caso, Joe esta relacionado con Juan por la relacion
de envidia, y Juan esta relacionado con Joe por la relaciéon de
envidia. Pero Aquino diria que sélo la relacion de Joe con Juan
es real: él realmente tiene envidia de Juan. Pero la relacion de
Juan con Joe esta sdlo en nuestras cabezas: Exista o no Joe, Juan
es el mismo; ser envidiado por Joe no supone ninguna
diferencia real en éL.1*

Asi pues, el critico del tomismo sostiene que la relacion divina
no es real, sino que en Dios esta contenido todo el accionar de los seres
creados, debido a que no hay un cambio real en EL'*’ Por consiguiente,
Craig sefala que los intentos tomistas por afirmar la existencia de una
relacion de Dios con su creacion son implausibles; por eso se debe
cambiar de perspectiva y afirmar la temporalidad divina. En esta
perspectiva, se puede sostener que Dios cambia y se relaciona con su
creacion.”®

Este argumento sobre la negacion de la relacién de Dios con sus
seres creados estd vinculado a la inmutabilidad. Al analizar este atributo

»William L. Craig, Time and Eternity: Exploring God’s Relationship to Time
(Wheaton, Ill: Crossway, 2001), 88.

Ibid.

¥Ibid.

¥Ibid., 97.

Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240



236 Jairo Ocupa

divino, Richard Swinburne sefala que, al Dios ser estrictamente
inmutable, se negaria la libertad en EL Pues,

una persona inmutable en sentido fuerte seria incapaz de
realizar en un momento dado una accidn distinta de la que se
hubiera propuesto realizar previamente. Su curso por sus
elecciones pasadas no seria perfectamente libre. Ser
perfectamente libre es incompatible a la inmutabilidad en un
fuerte sentido.'”

Debido a que, desde la inmutabilidad fuerte o estricta, todas las
acciones estan prefijadas —dado que Dios no puede cambiar lo que se
habia propuesto hacer —, esto indicaria que tiene que realizar las
acciones que habia pensado realizar y por ende no tendria libertad de
hacer algo diferente a lo planificado.

Para Swinburne, la inmutabilidad de Dios implica 1) que es fijo
o incambiable en cuanto a su caracter;'® 2) que se relaciona con su
creacion interactuando con los seres humanos, respondiendo a sus
oraciones y suplicas.''

Un octavo argumento presentado en contra de la atemporalidad
alega que un ser atemporal es carente de vida. Esta idea es presentada
por Swinburne de la siguiente manera: “si Dios hubiera fijado asi sus
intenciones ‘desde toda la eternidad’ seria una cosa sin vida; no una
persona que reacciona ante los hombres con simpatia o ira, perdén o
castigo, porque asi lo decide en ese momento”.'> A la vez, Swinburne

19Swinburne, The Coherence Theism, 222.
160Thid., 218.

1617hid., 221.

162Tbid.

Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240



El presente eterno atemporal 237

sostiene que desde la perspectiva de Paul Tillich, un Dios que no
experimenta cambio no es un Dios vivo.'®’

Tillich fundamenta su argumento al expresar que Dios es el Ser
méximo, cuya existencia no depende de nadie, sino que El es; es decir,
tiene en si mismo existencia propia y no derivada. A la vez, como es el
Ser maximo, es un Dios vivo desprovisto de simplicidad e
“identificacion del ser como ser”.'** Por eso, sostiene: “pero afirmamos
que Dios es el proceso eterno en cuya virtud se cumple la separacion y
ésta se supera por la reunion. En este sentido, Dios vive”.'® La vida
constituye de potencialidad y actualidad (o realidad, como le llama
Tillich), en oposicién al estado de actus purus de Dios, como es
concebido en la teologia clasica. Dios, al estar en un estado de acto puro,
es carente de vida por no tener potencialidad. Asi, el Dios atemporal
serfa estdtico y no dindmico, lo cual indicaria que no es un Ser vivo.'*
Sin embargo, Tillich argumenta que el ser se compone del estado de
reposo y también del dindmico o movimiento. De este modo, “si
decimos que Dios es el ser en si, esto incluye tanto el reposo como el

devenir, tanto el elemento estatico como el elemento dindmico”.'*” Esto

11bid., 226.

'“Paul Tillich, La razén y la revelacién, el Ser y Dios, vol. 1 de Teologia
Sistemdtica (Salamanca: Sigueme, 1982), 214. Para Tillich, el afirmar que Dios es Ser
implica negar que estd en un estado de acto puro y, por ende, se niega la simplicidad
como realidad divina. “Si decimos que Dios es el ‘Dios vivo’, negamos que Dios sea
una pura identidad del ser como ser; y negamos asimismo que haya en él una
separacion terminante entre el ser y el ser. Pero afirmamos que Dios es el proceso
eterno en cuya virtud se cumple la separacion y ésta se supera por la reunion. En este
sentido, Dios vive”. Ibid.

1Tbid.

1%1bid., 316.

'Ibid., 317. Hay que afirmar que el hecho que Dios esté en un estado
dindmico y de reposo no lo hace menos a Dios. Tillich sostiene: “su salir de si mismo
no disminuye ni destruye su divinidad, sino que esta unido con el eterno "reposo en
si mismo" de Dios”. Ibid., 318.

Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240



238 Jairo Ocupa

conlleva a sostener que el dinamismo de Dios implica que se relaciona
con su creacion temporalmente. Pues, “si decimos que Dios es un Dios
vivo, afirmamos que Dios entraia la temporalidad y, con ella, una
relacion con los modos del tiempo”.'*®

Asi mismo, para Tillich, la temporalidad es perteneciente a su
Ser, como estando en si mismo —o en su seno, como le llama—, pues
“lo eterno contiene en su seno lo temporal”.'®® La eternidad de Dios
implica que estd en un estado presente eterno (nunc aetermnm) en el
cual no hay simultaneidad, sino sucesion. Por tal motivo, “El presente
eterno se mueve del pasado al futuro, pero sin dejar de ser presente”.'”

Un noveno argumento en contra de la atemporalidad esta
relacionado con la omnipotencia y la logica. Si se dice que Dios todo
lo puede, esto implica que puede hacer todo lo que es légicamente
posible. Por ejemplo, Dios puede hacer algo que es capaz de hacer y no
genere contradiccion en su Ser, ni la légica. Asi, Dios no puede hacer
un circulo cuadrado porque esto contradice la ldgica. Esta misma
légica llevada a la atemporalidad eterna presente —en la cual se
sostiene que Dios contempla todo en un estatus eterno presente,
indivisible y sin cambio, en quien todo existe simultdineamente y a la
vez (totum simul)— implica que este eterno presente no tiene la
experiencia de la sensacion del tiempo, ni del movimiento. Al no estar
presente en la existencia de la humanidad, no puede experimentar el

1%Tbid., 351-2. Tillich da una explicacién al tiempo, indicando que es
perteneciente a Dios mismo: “como que el tiempo es creado en el fondo de la vida
divina, Dios estd esencialmente relacionado con éI”. Ibid., 351. Por otro lado, la
expresion “modos de tiempo”, para Tillich, implica momentos particulares o
especificos del tiempo, los cuales no estan separados, sino que siguen una secuencia
temporal. A la vez, Dios contiene en su Ser estos modos temporales. Ibid., 351.

¥1bid., 351.

7Tbid., 353. La simultaneidad no se debe equiparar a la eternidad de Dios
debido a que “la simultaneidad borraria los diferentes modos del tiempo; pero el
tiempo sin modos es la ausencia de tiempo”. Ibid., 351.

Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240



El presente eterno atemporal 239

tiempo ya que, desde la perspectiva agustiniana y tomista, la mente
solo puede percibir la sensacion del tiempo si es que se lo experimenta.
Ahora bien, un Dios eterno presente atemporal que no experimenta el
tiempo no puede tener la sensacion de este y no estaria realmente
identificado con nuestro tiempo. Por lo tanto, si alguien hace algo,
Dios no puede estar relacionandose intimamente con ¢l en espacio y
tiempo.

Ante lo presentado, se puede notar que el presente eterno del
teismo clasico no esta relacionado ontolégicamente con su creacion.
Solo experimentan el tiempo los seres que pueden tener sensacion de
este. Para esto, se hara una objecidon a dicho argumento, basado en
premisas.

P1. Se experimenta el tiempo a medida que hay sucesion

P2. La mente percibe esta sucesion del movimiento.

P3. Un ser que no experimenta la sucesidon no puede
experimentar el tiempo.

P4. El Dios del Teismo clasico (presente eterno) al no
experimentar la sucesion, su mente no puede percibir la sensacion del
movimiento.

= Dios no experimenta el tiempo nuestro y no esta intimamente
relacionado con nosotros.

A estas objeciones, un tomista dirda que las Cambridge
properties son un buen argumento para explicar el cambio en Dios,
pero por medio de estas se sostiene que es una mera experiencia. Por
ejemplo, Socrates es mas alto que Platon. No es que Sécrates haya
crecido mads, sino que Platén no crecié mucho, en cambio, Socrates
siempre se mantuvo el mismo. Asi, hubo un cambio en Platén mas no
en Socrates. Esto, llevado al ambito de la creacidn, puede argumentar
que Dios no cambid, sino que cambi6 lo creado, lo cual implica que
Dios no esta intimamente relacionado con su creacion. Otra respuesta
es la propuesta por Brian Leftow, quien sostiene que el Dios eterno

Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240



240 Jairo Ocupa

presente atemporal de Boecio, tiene algunas propiedades tipicas
temporales pero no las suficientes para sostener que Dios es temporal.
Sin embargo, esto no resuelve plenamente el problema planteado.

Conclusion

En esta investigacion, se han examinado las objeciones al
concepto de eterno presente atemporal propuesto por Agustin de
Hipona, Boecio y Tomas de Aquino. Se ha profundizado en la
comprension de cada autor sobre la naturaleza del tiempo y se ha
analizado su percepcion de la relacién entre Dios y el tiempo.
Finalmente, se han detallado las objeciones que este concepto sobre
Dios enfrenta. En suma, se puede concluir que la nociéon de Dios como
eterno presente atemporal plantea desafios tanto desde un punto de
vista légico como biblico. Desde una perspectiva logica, se ven
comprometidos varios atributos divinos y, desde un enfoque basado
en las Escrituras, parece indicarse que Dios se relaciona
temporalmente con su creacion.

Berit Olam 19, no. 2 (2022): 193-240



