
Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 200-218

RESUMEN

“Visiones acerca del fin: Daniel y la esperanza escatológica”— Este artí-
culo presenta una breve reflexión teológica sobre las visiones apocalípticas 
del libro de Daniel (caps. 2, 7, 8–9 y 10–12), consideradas como núcleos 
revelacionales que configuran una comprensión coherente del desenlace 
escatológico desde una perspectiva bíblica. Mediante una lectura histori-
cista y cristocéntrica, se expone cómo estas visiones articulan los grandes 
temas del conflicto cósmico, el juicio celestial, la obra sacerdotal de Cristo, 
la purificación del santuario y la consumación del reino de Dios. En conti-
nuidad con el Apocalipsis, el estudio subraya la relevancia de estas revela-
ciones para la identidad y misión del remanente escatológico, no solo como 
objeto de estudio profético, sino como llamado urgente a la fidelidad, la 
proclamación y la esperanza activa ante el inminente retorno de Cristo.

Palabras clave: Libro de Daniel, escatología, juicio celestial, santuario, rema-
nente.

ABSTRACT

“Visions the End: Daniel and Eschatological Hope”— !is article offers 
a brief theological reflection on the apocalyptic visions of the book of Dan-
iel (chs. 2, 7, 8–9, and 10–12), understood as revelatory cores that shape a 
coherent understanding of eschatological fulfillment from an biblical per-
spective. !rough a historicist and Christ-centered reading, the visions are 
shown to interweave major themes such as the cosmic conflict, heavenly 
judgment, Christ’s priestly ministry, the purification of the sanctuary, and 
the consummation of God’s kingdom. In continuity with the book of Rev-
elation, the study highlights the relevance of these visions for the identity 
and mission of the eschatological remnant—not merely as prophetic mate-
rial, but as an urgent call to faithfulness, proclamation, and active hope in 
view of Christ’s imminent return.

Keywords: Book of Daniel, eschatology, heavenly judgment, sanctuary, 
remnant.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 200-218

https://doi.org/10.17162/rbo.v22i2.2180

VISIONES ACERCA DEL FIN:                                                                                        
DANIEL Y LA ESPERANZA ESCATOLÓGICA

Joel Iparraguirre
https://orcid.org/0000-0002-6838-9652

A orillas del río Quebar, mientras los cautivos de Judá lloraban 
al recordar a Sion, un joven príncipe hebreo fue testigo de visiones 
que traspasarían los siglos. Daniel, cuyo nombre significa “Dios es mi 
juez”, se convirtió en el depositario de revelaciones tan significativas 
que el mismo Jesús las señalaría como clave hermenéutica para com-
prender los acontecimientos finales de la historia humana (Mt 24:15; 
cf. Mr 13:14). Pero ¿cómo es posible que, en el corazón del imperio 
pagano más poderoso de su tiempo, emergieran las profecías más 
precisas respecto al establecimiento del reino eterno de Dios?

El libro de Daniel presenta una paradoja fascinante: redactado en el 
contexto del aparente triunfo del paganismo sobre el pueblo del pacto, 
sus páginas trascienden con la certeza inquebrantable de que “el Altísimo 
tiene dominio en el reino de los hombres” (Dn 4:17, 25, 32). Esta tensión 
entre la realidad presente y la esperanza futura constituye el centro mismo 
del mensaje daniélico, mensaje que halla su consumación escatológica en 
la doctrina de la segunda venida de Cristo (cf. Ap 22: 20).

Desde una perspectiva bíblica, las visiones de Daniel no son meras 
expresiones simbólicas del futuro; son revelaciones divinas que integran 
historia, juicio y redención en un marco profético coherente y progre-
sivo. Esta perspectiva se ancla en la comprensión del conflicto cósmico 
entre el bien y el mal —un marco conceptual para la teología adventista 
que atraviesa toda la Escritura desde Génesis hasta Apocalipsis,1 y otorga 
a Daniel una relevancia escatológica única dentro del canon bíblico.2

1. Véase, e.g., Herbert E. Douglass, “!e Great Controversy !eme: What It 
Means to Adventists”, Ministry (December 2000), 5-7; Richard M. Davidson, “!e 
Eschatological Literary Structure of the Old Testament”, en Creation, Life, and Hope: 
Essays in Honor of Jacques B. Doukhan, ed. Ji#í Moskala (Berrien Springs, MI: Old Tes-
tament Department, SDA !eological Seminary, Andrews University, 2000), 349-366;  
Gerhard Pfandl, ed., !e Great Controversy and the End of Evil: Biblical and !eologi-
cal Studies in Honor of Ángel Manuel Rodríguez in Celebration of His Seventieth Birthday 
(Silver Spring, MD: Review & Herald, 2015); John C. Peckham, Teodicea del amor: El 
con"icto cósmico y el problema del mal, trad. Nhilo A. Jaimes (Madrid: Safeliz, 2025).

2. Véase Zdravko Stefanovic, Daniel—Wisdon to the Wise: Commentary on the Book 
of Daniel (Nampa, ID: Pacific Press, 2007), 20-43; Ji#í Moskala, “!e Place of the Book 
of Daniel in the Hebrew Canon” (Documento presentado en la reunión anual de 



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 200-218

Joel Iparraguirre202

Las visiones apocalípticas del profeta no deben entenderse como sim-
ples predicciones cronológicas; son, ante todo, declaraciones teológicas que 
constituyen el fundamento profético indispensable para una comprensión 
integral de la parusía. En sus símbolos —p. ej., la piedra que destruye la 
estatua, el Hijo del Hombre viniendo con las nubes del cielo, Miguel levan-
tándose para liberar a su pueblo— se hallan los arquetipos que moldearán la 
escatología neotestamentaria (cf. Mt 24; 1 Ts 4:16-17; Ap 11:15).

Daniel es el libro del fin porque es el libro del principio del fin. Y ese 
“principio del fin” se manifiesta en el juicio celestial (Dn 7), en la purifica-
ción del santuario (Dn 8), y en la resurrección final (Dn 12); todos eventos 
escatológicos interrelacionados con los mensajes de los tres ángeles (Ap 
14:6-12),3 tan centrales en la identidad profética y misional adventista.4

Aunque este estudio está lejos de ser exhaustivo, examina breve-
mente cómo las visiones de Daniel proyectan y sustentan la esperanza 
del advenimiento. Se adentra en el entramado profético del libro, desen-
trañando sus símbolos y descubriendo cómo, en términos generales, las 
visiones aportan elementos teológicos clave para la comprensión de la 
parusía. De este modo, más que un ejercicio meramente intelectual, esta 
reflexión busca fortalecer nuestra fe, avivar nuestra esperanza y prepa-
rarnos para ese momento culminante en el que “el Dios del cielo levan-
tará un reino que no será jamás destruido” (Dn 2:44).

El marco histórico y teológico de las visiones daniélicas
Para comprender la profundidad de las revelaciones de Daniel sobre 

la parusía, es imprescindible situarse primero en el marco histórico y teo-

la Sociedad Teológica Adventista, Providence, Rhode Isl., 2008); Merling Alomía, 
Daniel: El varón muy amado por Dios, vol. 1 (Lima, Perú: Ediciones !eologika, 2009), 
139-150; Gerhard F. Hasel, “El establecimiento de una fecha para el libro de Daniel”, en 
Simposio sobre Daniel: Estudios introductorios y exegéticos, ed. Frank B. Holbrook (Miami, 
FL: APIA, 2010), 152-154; Gerhard Pfandl, Daniel God’s Beloved Prophet: His Life and 
His Prophecies (Silver Spring, MD: Biblical Research Institute, 2020), xviii-xix.

3. Véase Conferencias bíblicas de la División Euroafricana, eds., Études sur l’Apocalypse: 
signi#cation des messages des tres anges aujourd’hui (Collonges-sous-Salève, France: Institut 
Adventiste du Salève, France, 1988); Alberto R. Timm, El santuario y los mensajes de los tres 
ángeles, trad. José I. Pacheco (Dora, FL: IADPA, 2015); Richard Lehmann, Apocalypse de 
Jean : Tome IV: Entre les monstres et les anges - Le choix ultime de l’humanité (chapitres 11.19-
15.4) (Dammarie-les-Lys, Francia: Éditions Vie et Santé, 2015); Ángel Manuel Rodríguez, 
!ree Angels, One Gospel (Nampa, ID: Pacific Press, 2023).

4. Véase la nota anterior. También Tom Shepherd, “!e Seven Heavenly 
Messengers of Revelation 14 and Adventist Identity”, en Connecting Worlds: Biblical, 
!eological, and Interdisciplinary Studies in Honor of Ekkehardt Mueller, ed. Gerald A. 
Klingbeil y Eike Mueller (Madrid: Safeliz, 2024), 207-228.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 200-218

Visiones acerca del !n 203

lógico que dio forma a dichas visiones. El año 605 a. C. no solo marca el 
inicio del exilio babilónico, sino también el umbral de lo que los profetas 
denominaron “los tiempos de los gentiles” (Lc 21:24).5 Jerusalén había 
caído, el templo habría de ser reducido a escombros y el trono de David 
quedaba aparentemente desolado. No obstante, es precisamente en este 
contexto de aparente derrota donde Dios revela el horizonte de la historia 
redentora, reafirmando la continuidad de su pacto como ya lo anticipaban 
Isaías (cf. 6; 40) y Ezequiel, su contemporáneo en el exilio (cf. Ez 1).

El concepto hebreo ‘et qēṣ, “tiempo del fin”,6 aparece reiteradamente 
en el libro (8:17; 11:35, 40; 12:4, 9), estableciendo una perspectiva esca-
tológica singular: no se trata simplemente del término cronológico de la 
historia, sino de la consumación teleológica del propósito divino. Así, el 
“tiempo del fin” en Daniel no es meramente el final de la historia, sino la 
consumación del conflicto cósmico entre el bien y el mal. Este conflicto, 
presentado en Gn 3:15 y en Ap 12, encuentra en Daniel una exposición 
profética estructurada que anticipa su resolución escatológica.

La estructura literaria del libro refuerza esta perspectiva. Diversos 
estudiosos han identificado Daniel 7 —la visión del Hijo del Hombre7— 
como el epicentro teológico de la obra.8 Este capítulo “une los dos blo-

5. Véase John T. Baldwin, “Reimarus and the Return of Christ Revisited: 
Reflections on Luke 21:24b and Its Phrase ‘Times of the Gentiles’ in Historicist 
Perspective”, Journal of the Adventist !eological Society, 11/1-2 (2000): 295-306.

6. Para más detalles sobre esta expresión hebrea, véase Gerhard Pfand, “!e 
Latter Days and the Time of the end in the Book of Daniel” (Tesis doctoral, Univer-
sidad Andres, 1990); idem, “Daniel’s ‘Time of the End’”, Journal of the Adventist 
!eological Society 7/1 (1996): 141-158.

7. Jacques Doukhan señala: “La tradición judía es unánime (Rashi, Ibn Ezra, 
Saadia Gaon, etc.) al reconocer a ese personaje como el Mesías Rey. El Nuevo Tes-
tamento y posteriormente la tradición cristiana han asimilado el concepto ‘hijo de 
hombre’ con Jesucristo”. Jacques Doukhan, Secretos sobre Daniel: Sabiduría y sueños de 
un príncipe judío en el exilio, trad. Miguel Á. Valdivia (Miami, FL: APIA, 2008), 116. 
Para un análisis detallado sobre la identidad del Hijo del Hombre en este capítulo y su 
repercusión en el Nuevo Testamento, véase Artur J. Ferch, “!e Apocalyptic ‘Son of 
Man’ in Daniel 7” (Tesis doctoral, Universidad Andrews, 1979); Hans K. LaRondelle 
“Christ’s Use of Daniel”, en Creation, Life, and Hope: Essays in honor Jacques B. Dou-
khan, ed. Ji#í Moskala (Berrien Springs, MI: Old Testament Department, Seventh-day 
Adventist !eological Seminary, Andrews University, 2000), 395-416; Reimar Vetne, 
“!e Influence and Use of Daniel in the Synoptic Gospels” (Tesis doctoral, Universidad 
Andrews, 2011), 96-151.

8. Véase, e.g., Norman Porteous, Daniel: A Commentary, 2ª ed. rev. (Londres: 
SCM Press Ltd 1979), 95; Louis F. Hartman y Alenxander A. Di Lella, !e Book of 
Daniel, Anchor Bible, vol. 23 (Garden City, NY: Dobleday & Company, Inc. 1977), 
208, André Lacoque, !e Book of Daniel, trad. David Pellauer (Londres: SPCK, 1979), 



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 200-218

Joel Iparraguirre204

ques de material. Está en el grupo de los relatos históricos por la fra-
seología y la simetría, y en el de las visiones de los capítulos 8–12 por la 
secuencia cronológica y el contenido”.9

Esta disposición literaria no es arbitraria. Al contrario, sugiere que el 
establecimiento del reino eterno mediante la intervención del Hijo del 
Hombre constituye el clímax hacia el cual convergen todas las demás revela-
ciones proféticas del libro, como también ocurre en el Apocalipsis de Juan.10

Por otro lado, la teología del gobierno divino impregna cada página del 
relato daniélico. El término arameo šalṭān (“dominio”) y sus derivados rei-
teran que, a pesar de las apariencias históricas, “el Altísimo tiene dominio 
en el reino de los hombres” (Dn 4:25). Esta convicción fundamental nutre 
la certeza de la parusía: si Dios gobierna soberanamente la historia presente, 
con mayor razón cumplirá las promesas relativas a su epílogo redentor.

Asimismo, Daniel introduce el concepto de un juicio celestial que 
precede al establecimiento del reino eterno (7:9-10, 13-14).11 Esta 

122; Jacques B. Doukhan, Daniel: !e Vision of the End (Berrien Springs, MI: An-
drews University Press, 1987), 6.

9. Artur J. Ferch, “Autoría, teología y propósito de Daniel”, en Simposio sobre 
Daniel: Estudios introductorios y exegéticos, ed. Frank B. Holbrook (Miami, FL: APIA, 
2010), 40-41; Doukhan, Daniel: !e Vision of the End, 6.

10. En Apocalipsis 4–5, la entronización de Cristo precede y habilita el juicio 
y la consumación final. Para más detalles, véase, por ejemplo, Richard M. Davidson, 
“Sanctuary Typology,” en Symposium on Revelation–I, ed. Frank B. Holbrook (Silver 
Spring, MD: Biblical Research Institute, 1992), 112-126; Mervyn Maxwell, Apoca-
lipsis: Revelaciones para hoy (Buenos Aires: ACES, 2017), 262-265. Jacques Duckhan, 
Secretos del Apocalipsis (Buenos Aires: ACES, 2008), 59-61; Hans K. LaRondelle, Las 
profecías del #n (Buenos Aires: ACES, 1999), 120-125; Ranko Stefanovic, “Revelation 
4 and 5: Inauguration of Christ or Investigative Judgment?” en !e Word: Searching, 
Living, Teaching, ed. Artur A. Stele, vol. 2 (Silver Spring, MD: Biblical Research 
Institute, 2022), 131-150. En contra de esta posición, véase Alberto R. Treiyer, El 
enigma de los sellos y las trompetas a la luz de la visión del trono y de la recompensa #nal 
(Buenos Aires: ACES, Aces, 1990). 21-32; idem, “Los dos reinos sucesivos del Mesías”, 
en El #nal de todo está cerca: Estudios sobre escatología bíblica, ed. Jack Brañez et al. 
(Lima, Perú: Universidad Peruana Unión, 2025), 227-271; idem, Historicist !eology 
of the Book of Revelation: Biblical and Historical Commentary (s.l.: Patterson Printing, 
2025), 405-474.

11. Asociación Ministerial de la Asociación General de los Adventistas del 
Séptimo Dia, Creencias de los Adventistas del Séptimo Dia, trad. Armando Collins 
(Buenos Aires: ACES, 2007), 356-357. Véase también William H. Shea, “!eolog-
ical Importance of the Preadvent Judgment”, en !e Seventy Weeks, Leviticus, and the 
Nature of Prophecy, ed. Frank B. Holbrook, DARCOM 3 (Washington, DC: Biblical 
Research Institute, 1986), 323-332; idem, Selected Studies on Prophetic Interpretation, 
ed. Frank B. Holbrook, ed. rev., DARCOM 1 (Silver Spring, MD: Biblical Research 
Institute, 1992), 1-30, 111-154; Norman R. Gulley, “Daniel’s Pre-Advent Judgment 



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 200-218

Visiones acerca del !n 205

dimensión judicial de la escatología —única en el contexto vetero-
testamentario— proporciona la base teológica para la comprensión 
adventista del juicio investigador y su íntima relación con la parusía.12 
Este juicio no ocurre al final de la historia, sino que, como indica Ap 
14:7, comienza antes del retorno glorioso de Cristo. En este marco, 
Heb 9:24-28 resulta clave: Cristo no solo se presentó “una vez para 
siempre” como sacrificio, sino que ahora “se ha presentado por noso-
tros ante Dios”, como Mediador, en el santuario celestial.13

in Its Biblical Context”, Journal of the Adventist !eological Society 2/2 (1991): 35-66; 
idem, “Another Look at the Pre-Advent Judgment”, en “For You Have Strength-
ened Me”: Biblical and !eological Studies in Honor of Gerhard Pfandl in Celebration 
of His Sixty-Fifth Birthday, ed. Martin Pröbstle, Gerald Klingbeil y Martin Kling-
beil (Austria: Seminar Schloss Bogenhofen, 2007), 305-329; Richard M. Davidson, 
A Song for the Sanctuary: Experiencing God’s Presence in Shadow and Reality (Silver 
Spring, MD: Biblical Research Institute, 2022), 403-430.

12. Ángel Manuel Rodríguez, “Sanctuary and the Investigative Judgment”, 
en !e Word: Searching, Living, Teaching, ed. Artur Stele, vol. 1 (Silver Spring, MD: 
Biblical Research Institute, 2015), 33-56; Alberto R. Timm, “El juicio investigador”, 
en Eventos #nales: Saber no es su#ciente, ed. Mario P. Martinelli (Madrid: Safeliz, 2021); 
23-32; Anthony MacPherson, “!eodicy and Contrasting Eschatological Visions: 
!e Investigative Judgment and the Problem of Evil”, en Eschatology from an Adventist 
Perspective: Proceedings of the Fourth International Bible Conference, ed. Elias Brasil de 
Souza et al. (Silver Spring, MI: Biblical Research Institute, 2021),457-576; Roy E. 
Gane, “Pre-Advent Judgment in the Context of God’s Salvation and Sanctuary”, en 
A$rming Our Identity: Current !eological Issues Challenging the Seventh-day Adventist 
Church, ed. Dan-Adrian Petre, Joel Iparraguirre y J. Vladimir Polanco (Madrid: Safe-
liz, 2023), 127-156; Lalnuntluanga Ralte, “!e compatibility of Christ’s ascension 
in the Epistle to the Hebrews and the theology of pre-advent judgment (Part 1)”, 
DavarLogos 22/2 (2023): 59-93; idem, “!e compatibility of Christ’s ascension in the 
Epistle to the Hebrews and the theology of pre-advent judgment (Part 2)”, DavarLo-
gos 23 2 (2024): 31-67; Darius Jankiewicz, “!e !eological Necessity of the Investi-
gative Judgment: Albion Ballenger and His Failed Quest to Subvert the Doctrine”, en 
Eschatology from an Adventist Perspective: Proceedings of the Fourth International Bible 
Conference, ed. Elias Brasil de Souza et al. (Silver Spring, MI: Biblical Research 
Institute, 2021), 519-559.

13. Para detalles explícitos, especialmente de Cristo como Mediador del pacto 
y lo que implica y lo que no implica su ministerio celestial, véase Félix H. Cortez, 
“Jesús: El rey prometido como Mediador del pacto”, TeoBíblica 1/1 (2015): 89-101; Ji#í 
Moskala, “!e Meaning of the Intercessory Ministry of Jesus Christ on Our Behalf in 
the Heavenly Sanctuary”, Journal of the Adventist !eological Society, 28/1 (2017): 3-25; 
Richard M. Davidson, “Assurance in the Judgement”, en Salvation: Contours of Adventist 
Soteriology, Martin F. Hanna, Darius W. Jankiewicz y John W. Reeve (Berrien Springs: 
Andrews University Press, 2018), 395-416; Davidson A Song for the Sanctuary, 715-742.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 200-218

Joel Iparraguirre206

La proyección cristológica de 
las visiones proféticas de Daniel

Daniel 2
La primera visión profética registrada en el libro de Daniel esta-

blece el paradigma fundamental para comprender la segunda venida: 
la intervención directa, súbita y divina de Dios en la historia humana 
para poner fin a los reinos terrenales y establecer su reino eterno. La 
imagen de la ’eben (“piedra”) que fue “cortada no con mano humana” 
(di-lā’ bîḏayin, Dn 2:34) constituye uno de los símbolos más potentes 
de la acción escatológica divina.14

El contraste que se percibe es intencionado e incluso dramático. 
Mientras la estatua representa la sucesión de potencias humanas, la pie-
dra representa la intervención divina no mediada por acción humana. El 
texto utiliza la expresión enfática di-lā’ bîḏayin, que subraya la ausencia 
absoluta de origen humano en la aparición del reino de Dios. Así, se 
anticipa la irrupción escatológica del Mesías, descrita en términos simi-
lares en Sal 2:9 (cf. Ap 19:11-16).

La degradación de los metales —de oro a hierro mezclados con barro— 
refleja tanto un deterioro moral y político como una creciente fragilidad y 
desunión.15  Especialmente relevante es la descripción de los pies y dedos, en 
parte fuertes y en parte frágiles, símbolo de las alianzas inestables y polari-
zadas del tiempo del fin, en línea con la interpretación profética historicista.16 

14. Para detalles sobre cómo se ha interpretado esta profecía en la historia jude-
ocristiana, véase Gerhard Pfandl, “Interpretations of the Kingdom of God in Daniel 
2:44”, Andrews University Seminary Studies 34/2 (1996): 249-268; cf. Douglas Bennett, 
“El reino de la roca de Daniel 2”, en Simposio sobre Daniel: Estudios introductorios y 
exegéticos, ed. Frank B. Holbrook (Miami, FL: APIA, 2010), 335-382.

15. En un artículo interdisciplinario, Allan Bornapé propone que además de la 
sucesión de reinos históricos, la estatua de Daniel 2 también revela la degradación mo-
ral de la humanidad. Véase Allan Bornapé, “Image and Degradation as a Philosophy 
of History in Daniel 2”, !eoRhema 16/1 (2021): 7-32.

16. Notoriamente, se ha escrito profusamente acerca del historicismo. Véase, 
e.g., William H. Shea, “Daniel y Apocalipsis y los métodos de interpretación profé-
tica”, en Símbolos, sueños y visiones: Estudios sobre Daniel y Apocalipsis, ed. Ji#í Moskala 
et al. (Doral, FL: IADPA, 2021), 119-136; Ekkehardt Mueller, “Reflections on His-
toricism and Eschatology”, en Eschatology from an Adventist Perspective: Proceedings of 
the Fourth International Bible Conference, ed. Elias Brasil de Souza et al. (Silver Spring, 
MI: Biblical Research Institute, 2021), 377-398. Relacionado a esto esta también el 
principio de día por año. Véase, e.g., Alberto R. Timm, “Miniature symbolization and 
the year-day principle of prophetic interpretation,” Andrews University Seminary Studies 
42/1 (2004): 149-157; Merling Alomía, Daniel, el profeta mesiánico, vol. 2 (Lima, Perú: 



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 200-218

Visiones acerca del !n 207

Tras impactar la estatua, la piedra se convierte en “un gran monte que 
llenó toda la tierra” (Dn 2:35). El verbo arameo melā’ (“llenar”) expresa 
plenitud escatológica, no simplemente expansión.17 Se trata de la ins-
tauración de un reino totalmente distinto de los anteriores, no derivado 
de ellos, no evolutivo ni reformador, sino sustitutivo y consumador.

Este acto escatológico prefigura el anuncio de Jesús: “El tiempo se ha 
cumplido y el Reino de Dios se ha acercado” (Mr 1:15), y se corresponde 
con la imagen de la piedra angular (cf. Mt 21:44; Hch 4:11), aplicada al 
mismo Cristo. La intervención no ocurre gradualmente, sino de manera 
repentina, visible y terminal, como reafirma Pablo: “Cuando digan: Paz 
y seguridad, entonces vendrá destrucción repentina” (1 Ts 5:3).

Este pasaje anuncia con claridad la segunda venida de Cristo, en la 
cual se manifestará el reino en toda su gloria (cf. Ap 11:15). A diferencia 
de posturas que proponen un cumplimiento parcial en la primera venida 
o un reinado milenario literal antes del juicio, esta visión destaca la rup-
tura escatológica del orden presente, coherente con Ap 19–22.

Al respecto, Ellen G. White comenta:
 Nuestra posición en la imagen de Nabucodonosor está representada por 
los dedos de los pies, en estado de división, y de un material deleznable 
que no puede mantener su cohesión. La profecía nos muestra que el gran 
día de Dios está sobre nosotros.18 

Esta afirmación subraya la convicción de que nos encontramos en 
el umbral del cumplimiento final de la visión, y que el clamor de Ap 
14:7 (“¡Temed a Dios, y dadle gloria, porque la hora de su juicio ha 
llegado!”19) corresponde al momento profético descrito en los pies de la 
estatua, previo al impacto de la piedra.

Ediciones !eologika, 2008), passim; Gerhard Pfandl, “In Defense of the Year-day 
Principle”, Journal of the Adventist !eological Society, 23/1 (2012): 3-17.

17. Moisés Chávez, Diccionario de Hebreo Bíblico (El Paso, TX: Mundo Hispa-
no, 1992), 349.

18. Elena G. de White, Testimonios para la iglesia (Miami, FL: APIA, 2003), 
1:322.

19. Véase Ji#í Moskala, “!e Meaning of the Fear of God: !e Crucial Notion 
of the Everlasting Gospel–A Biblical Study”, Journal of the Adventist !eological Society, 
30/1–2 (2019): 1-20. Para prorundizar en lo que significa temer a Dios, véase Carlos 
A. Steger, “Temed a Dios”, DavarLogos 12/1–2 (2013): 75-92.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 200-218

Joel Iparraguirre208

Daniel 7
Si Daniel 2 presenta el qué de la segunda venida, Daniel 7 revela el 

quién y el cómo. La figura del bar ’enāš (“Hijo del Hombre”) constituye la 
revelación cristológica veterotestamentaria más explícita, y sirve como 
fundamento para la autodesignación predilecta de Jesús en los evange-
lios (cf. Mt 8:20; 24:30; Lc 21:27).20

El capítulo inicia con una visión de proporciones cósmicas: “Fueron 
puestos tronos, y se sentó un Anciano de días” (Dn 7:9). El término ara-
meo ‘attîq yômîn (“Anciano de días”) describe a Dios como el Juez eterno 
y soberano, fuente de toda autoridad.21 La corte celestial, compuesta por 
“millares de millares” y los “libros abiertos” (7:10), representa una escena 
de solemnidad judicial, cuyo propósito es deliberar y vindicar al pueblo 
de Dios, oprimido por poderes blasfemos y perseguidores —específica-
mente, por el cuerno pequeño (Dn 7:8, 21, 25). 22 Este cuerno, que surge 
del cuarto imperio, ha sido identificado históricamente como símbolo 
del sistema papal medieval (cf. Ap 13), cuya hegemonía se extendió por 
1.260 años proféticos.

El juicio que aquí se describe no ocurre después de la segunda venida, 
sino antes de ella, como lo indica Ap 14:7. Este tribunal celestial corres-
ponde, en la comprensión profética, al inicio del juicio investigador en 
1844 que, como veremos más adelante, marca el desenlace de las 2.300 
tardes y mañanas (Dn 8.14), en armonía con el decreto de Dn 9:24-
27. Así, Daniel 7 presenta el marco teológico y escatológico donde se 
desarrolla dicho juicio: un corte que examina los registros (Dn 7:10), 

20. Véase nota 7.
21. M. H. Manser, “Dios como el ‘Anciano de días’”, en Diccionario de temas bí-

blicos, ed. Guillermo Powell (Bellingham, WA: Software Bíblico Logos, 2012). ‘Attîq 
yômîn  es una “Expresión utilizada por Daniel y aplicada a Yahvé en tres ocasiones, 
aludiendo a su eternidad (Dan. 7:7, 9, 13, 22). La expresión es propia del profeta y 
sin duda es utilizada para mostrar el contrastre entre los monarcas de la tierra, que se 
suceden con rapidez unos a otros, y la permanencia del Rey de los cielos”. Alfonso Ro-
pero Berzosa, ed., Gran diccionario enciclopédico de la Biblia (Viladecavalls, Barcelona: 
CLIE, 2013), 128.

22. Roy E. Gane, “Is !ere a Pre-Advent Judgment of God’s Loyal People in 
Daniel 8:14?” Reflections—!e BRI Newsletter 32 (2010): 6-9; Kim Papaioannou, 
“!e Council of God and the Pre-Advent Judgment”, Perspective Digest 30/1 (2025), 
disponible en https://www.perspectivedigest.org/archive/30-1/the-council-of-god-
and-the-pre-advent-judgment. Véase también, Gane, “Pre-Advent Judgment in the 
Context of God’s Salvation and Sanctuary”, 127-156; Ángel Manuel Rodríguez, 
“Book in Heaven: ‘Facing Life’s Record”, en From Con"ict to Freedom: Re"ections on 
!e Great Controversy, ed. Sikhululekile Daco y Joel Iparraguirre (Madrid: Safeliz, 
2025), 65-78.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 200-218

Visiones acerca del !n 209

pronuncia un veredicto a favor de los santos (7:22) y condena al cuerno 
usurpador (7:26).

Es en este contexto judicial donde aparece el bar ’enāš: “Miraba yo en 
la visión de la noche, y he aquí con las nubes del cielo venía uno como 
un hijo de hombre” (Dn 7:13). La preposición aramea ‘im (“con”) indica 
acompañamiento, no mero transporte.23 Así, las nubes no son simples 
vehículos, sino un séquito celestial que connota teofanía (cf. Éx 19:9; Sal 
104:3).24 El Hijo del Hombre no viene a la tierra, sino que se presenta 
ante el Anciano de Dios para recibir autoridad (Dn 7:13, 14).

Ahora bien, Jesús se identifica con este personaje en su discurso esca-
tológico: “Verán al Hijo del Hombre viniendo en las nubes del cielo, con 
poder glorioso y majestad celestial” (Mt 24:30; Mr 13:26), y lo reafirma 
ante el Sanedrín (Mt 26:64). Esta autenticación cristológica es con-
firmada por la atribución de prerrogativas de naturaleza divina: recibe 
“dominio, gloria y reino” (Dn 7:14; cf. Heb 1:6-8; Ap 5:12-13).25 De allí 
que esta escena sea interpretada como su entronización celestial previa 
a la parusía —evento que inaugura el juicio y anticipa la restauración 
final.26 En contraste, la venida final de Cristo a la tierra —también con 
“nubes” (Ap 14:14; 1 Ts 4:16)— corresponde a la parusía gloriosa, a la 
consumación de ese juicio celestial y al establecimiento del reino eterno.

23. Pedro Ortiz V., “עִֶם [‘ im]”, en Lexico hebreo-español y arameo-español (Miami: 
Sociedades Bíblicas Unidas, 2000), Logos Bible Software; Francis Brown, Samuel 
Rolles Driver, y Charles Augustus Briggs, “עִֵם”, Enhanced Brown-Driver-Briggs He-
brew and English Lexicon (Oxford: Clarendon Press, 1977), 1107.

24. Ángel Manuel Rodríguez, “!e Return of Jesus: !e God Who is Coming”, 
Ministry Magazine (June/July 2000): 6-11.

25. Véase especialmente Ferch, “!e Apocalyptic ‘Son of Man’ in Daniel 7”, pasa-
sim. Rodríguez, Fulgores de gloria, 32-45; Davidson, A Song for the Sanctuary, 493-522.

26. Véase nota 10.

Escena y texto clave  
en Daniel 7

Texto clave relacionado 
en el Nuevo Testamento

Comentario

Tribunal celestial: tronos, 
Anciano de Días, libros 
abiertos (vv. 9-10)

Ap 4–5; Ap 14:7 Juicio celestial preadveni-
miento; inicio del juicio 
investigador (1844)

El cuerno pequeño 
persigue a los santos y 
desafía al Altísimo (vv. 8, 
21, 25)

Ap 13:5-7; 2 Ts 2:3-4 Poder blasfemo y perse-
guidor identificado con el 
papado medieval

Se dicta sentencia a favor 
de los santos del Altísi-
mo (vv. 22, 26)

Ap 18:20; 19:2 Veredicto divino contra 
el cuerno; vindicación del 
pueblo fil



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 200-218

Joel Iparraguirre210

Daniel 7, además de reafirmar la soberanía de Cristo, ofrece esperanza 
al pueblo de Dios oprimido por las bestias de la historia: “Entonces reci-
birán el reino los santos del Altísimo” (Dn 7:18). Este anuncio se repite y 
se enfatiza (7:22, 27), resaltando que el juicio no solo es condenación del 
mal, sino también una vindicación del justo. En continuidad con Ap 20:4 
y Mt 25:34, esta entronización compartida es la gloriosa consumación 
escatológica. Así, Dn 7 se convierte en un eje doctrinal fundamental para 
la esperanza escatológica del pueblo del pacto en el tiempo del fin.27

Daniel 8 y 9
Las visiones de Daniel 8 y 9 introducen una dimensión cardinal en la 

escatología adventista: la relación entre el santuario celestial, el sacrificio 
del Mesías, el juicio investigador y la segunda venida.  Daniel 8:14 declara: 
“Hasta dos mil trescientas tardes y mañanas, entonces el santuario será 
purificado”. La frase hebrea niṣdaq qōḏeš28 ha sido traducida como “será 
purificado el santuario”, aunque el verbo ṣāḏaq (forma nifal) puede signifi-
car también “ser vindicado”, “ser justificado” o “ser restaurado/purificado”.29 
Esta riqueza semántica apunta a una obra de múltiples niveles:

27. Cf. Ángel Manuel Rodríguez, Fulgores de gloria: Las ocho profecías escatológi-
cas más importantes de la Biblia, trad. Benjamín García (Buenos Aires: ACES, 2001), 
32-45; Félix H. Cortez, “‘Haré temblar los cielos y la tierra’: Daniel y la escatología de 
Hebreos”, !eologika 36/2 (2021): 132-158, esp. 156-157.

28. Con respecto a la expresión niṣdaq qōḏeš, véase Niels-Erik Andreasen, “Tra-
ducción de niṣdaq /katharisthēsetai en Daniel 8: 14”, en Simposio sobre Daniel: Estudios 
introductorios y exegéticos, ed. Frank B. Holbrook (Miami, FL: APIA, 2010), 483-504; 
Ángel Manuel Rodríguez, “Significación del lenguaje ritual de Daniel 8: 9-14”, en Sim-
posio sobre Daniel: Estudios introductorios y exegéticos, ed. Frank B. Holbrook (Miami, FL: 
APIA, 2010), 535-557; Richard M. Davidson, “!e Meaning of Nisdaq in Daniel 8:14”, 
Journal of the Adventist !eological Society 7/1 (Spring 1996): 107-119.

29. Véase especialmente. Davidson, “!e Meaning of Nisdaq in Daniel 8:14”, 

Escena y texto clave  
en Daniel 7

Texto clave relacionado 
en el Nuevo Testamento

Comentario

El Hijo del Hombre 
viene con las nubes ante 
el anciano de Días (v. 13)

Hch 1:9-11; Mt 26:64; 
Ap 14:14

Ascensión y entronización, 
preludio de la parusía

Recibe dominio, gloria y 
reino eterno (v. 14)

Ef 1:20-22; Ap 5:12-13; 
Ap 11:15

Cristo recibe del Padre la 
autoridad universal como 
Hijo exaltado

Los santos reciben el 
reino (7:18, 22, 27)

Mt 25:34; 2 Ti 2:12; 1 
Co 6:2; Ap 20:4

Los redimidos reinan con 
Cristo; consumación escato-
lógica del juicio y del reino



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 200-218

Visiones acerca del !n 211

1. Vindicar del carácter de Dios frente a las acusaciones del cuerno
pequeño (Dn 8:11–12).

2. Justificar al pueblo de Dios, que había sido oprimido y profanado.
3. Purificar el cosmos de toda contaminación y del pecado, que tras-

ciende lo ritual y señala una restauración escatológica completa.
La alusión es inequívoca al Día de la Expiación (Lv 16), cuando el 

santuario era limpiado de los pecados acumulados durante el año. En 
términos escatológicos, este acto tipológico encuentra su cumplimiento 
en el ministerio de Cristo como sumo sacerdote en el santuario celestial 
(cf. Heb 9:23-28).30 Al respecto, E. G. White comenta:

En el ritual típico solo quienes se habían presentado ante Dios con con-
fesión y arrepentimiento, y cuyos pecados fueron llevados al Santuario a 
través de la sangre de la ofrenda por el pecado, tenían parte en el servicio 
del Día de la Expiación. De modo que en el gran Día de la Expiación 
final y del juicio investigador, los únicos casos considerados son los de 
quienes profesaron ser el pueblo de Dios.31

Ahora bien, si esta obra tiene lugar al término de las 2.300 tardes 
y mañanas (Dn 8.14), es necesario identificar con claridad su punto 
de partida. Para ello. Dn 9.24-27 introduce la profecía de las setenta 
semanas, que actúa como clave cronológica para entender el conjunto 
profético.32 El decreto para “restaurar y edificar a Jerusalén” (457 a. C.) 
no solo inicia las setenta semanas, sino también las 2.300 tardes y maña-
nas. Como explican la mayoría de los eruditos adventistas, las setenta 

107-119, cf. Davidson, A Song for the Sanctuary, 523-566.
30. Para más detalles, véase, e.g., Ángel Manuel Rodríguez, “Transfer of Sin 

in Leviticus”, en !e Seventy Weeks, Leviticus, and the Nature of Prophecy, ed. Frank 
B. Holbrook, DARCOM 3 (Washington, DC: Biblical Research Institute, 1986), 
169-197; Alberto R. Treiyer, !e Day of Atonement and the Heavenly Judgment: From 
the Pentateuch to Revelation (Siloam Springs, AK: Creation Enterprises International, 
1992); Davidson, “Assurance in the Judgement”, 395-416; idem, A Song for the Sanc-
tuary, 313-334, 369-399.

31. E. G. White, Cristo en su santuario (Buenos Aires: ACES, 2008); 113. Con-
tinúa: “El juicio de los impíos es una obra distinta y separada, y se verificará en una fecha 
posterior. ‘Ha llegado el tiempo de comenzar el juicio por la casa de Dios. Pues si comienza 
por nosotros, ¿qué fin tendrán los que no creen en el Evangelio de Dios?’”. Ibid, 113.

32. Véase, e.g., Rodríguez, Fulgores de gloria, 58-70; Doukhan, Secretos sobre 
Daniel, 135-156; Merling Alomía, “El ungimiento del Mesías y su santuario según 
Daniel: Un estudio exegético de las setenta semanas (Daniel 9:24-27)”, !eologika 
23/2 (2008): 136-231; Davidson, A Song for the Sanctuary, 567-604; William H. Shea, 
Daniel: Una guía para el estudioso (Buenos Aires: ACES, 2009), 142-172, 195-218.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 200-218

Joel Iparraguirre212

semanas son neḥtak (“cortadas”) del período mayor, lo que justifica que 
ambas profecías compartan el mismo punto de partida.33Esta interpre-
tación, afirmada por el enfoque historicista, establece una línea profética 
que culmina en 1844, fecha que marca el inicio del juicio investigador 
en el santuario celestial.34

El clímax de esta sección se encuentra en la declaración mesiánica 
“Se quitará la vida al Mesías, mas no por sí” (Dn 9:26). La expresión 
wə’ên lô, literalmente “y nada para él”, sugiere un rechazo absoluto, una 
pérdida radical que anticipa la experiencia de abandono que Cristo 
sufriría en la cruz (cf. Sal 22:1; Mt 27:46). Este sacrificio sustitutivo 
inaugura el proceso redentor que culminará con la parusía, haciendo eco 
de la teología paulina en Ro 3:25-26: “para manifestar su justicia… a fin 
de que él sea el justo, y el que justifica al que es de la fe de Jesús”.35

Así, la conexión entre la muerte expiatoria del māšîaḥ nāḡîḏ (“Mesías 
Príncipe”) y la purificación del santuario es crucial en la teología adven-
tista. La cruz marca el inicio del juicio, y el juicio, a su vez, es el preludio 
del retorno glorioso. Como señala Roy Gane: “La purificación del san-
tuario celestial es el preludio necesario para el retorno de Cristo”.36 Este 
entendimiento armoniza la justicia de Dios con la gracia manifestada en 
Cristo, y revela al santuario como el corazón del mensaje de salvación.

33. Véase nota anterior. También P. Gerard Damsteegt, “!e Decree to Restore 
and Build Jerusalem”, Perspective Digest 4/27 (2022), disponible en https://www.pers-
pectivedigest.org/archive/27-4/the-decree-to-restore-and-build-jerusalem1; Roy E. 
Gane, Daniel 8 y 9: Una respuesta a sus desafíos contemporáneos (Lima, Perú: Adventist 
!eological Society, 2023), 61-80.

34. Richard M. Davidson, “When Did the 2300 Days of Daniel 8:14 Begin and 
End? Fresh Evidence from Scripture, Chronology, and Karaite History”, en Eschatolo-
gy from an Adventist Perspective: Proceedings of the Fourth International Bible Conference, 
ed. Elias Brasil de Souza et al. (Silver Spring, MI: Biblical Research Institute, 2021), 
95-112. Ralte, “!e compatibility of Christ’s ascension in the Epistle to the Hebrews 
and the theology of pre-advent judgment (Part. 1)”, 59-93; idem, “!e compatibility 
of Christ’s ascension in the Epistle to the Hebrews and the theology of pre-advent 
judgment (Part 2)”, 31-6; Roy E. Gane, “A Divine Appointment Why and How 1844 
Still Matters”, Adventist Review, 6 de octubre de 2024, disponible en https://adven-
tistreview.org/theology/doctrines/a-divine-appointment.

35. Para un estudio detallado sobre Ro 3:25 y Cristo como sustituto, véase VaV-
lentin Zywietz, “Representing the Government of God: Christ as the Hilasterion in 
Romans 3:25” (Tesis de maestría, Universidad Andrews, 2016).

36. Joel Iparraguirre, mensaje de correo electrónico al autor, 25 de octubre de 2023.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 200-218

Visiones acerca del !n 213

Daniel 10–12
Los capítulos finales de Daniel representan una ampliación y pro-

fundización del conflicto cósmico entre el bien y el mal. En ellos se 
despliega una narrativa que combina historia, visión profética y escato-
lógica, y que culmina con el triunfo de los redimidos.37 En este contexto, 
la figura de Miguel38 adquiere centralidad como líder espiritual y defen-
sor del pueblo de Dios, una función que, desde la perspectiva adventista, 
corresponde a Cristo mismo en su rol de Príncipe y Libertador.

Daniel 12:1 declara: “En aquel tiempo se levantará Miguel, en gran 
príncipe que está de parte de los hijos de tu pueblo”. El verbo yaʿămōḏ 
(“se levantará”), puede denotar tanto acción militar o judicial como tran-
sición de funciones. En este caso, señala el fin de la intercesión celestial 
de Cristo y el inicio de la última gran crisis de la humanidad. En otras 
palabras, el levantamiento de Miguel marca el comienzo del tiempo de 
angustia, descrito como “cual nunca fue desde que hubo gente hasta 
entonces” (Dn 12:1). El hebreo ‘êt ṣārāh (“tiempo de angustia”) denota 
una crisis de escala sin precedentes, que supera todas las tribulaciones 
anteriores de la historia bíblica. 39

Este período corresponde al tiempo posterior al cierre de la puerta de 
la gracia, cuando los justos vivirán sin Mediador, sostenidos únicamente 
por las promesas del pacto (cf. Sal 91; Is 33:16).40 Este concepto se armo-

37. Para más detales, véase Raúl Quiroga, “Daniel 10: Una interpretación teo-
lógica desde una perspectiva apocalíptica”, en Como el resplandor del #rmamento: Fests-
chrift a los Drs. D. Gullón y H. Treiyer, ed. Víctor M. Armenteros y Raúl Quiroga (Li-
bertador San Martin, Entre Ríos: Editorial Universidad Adventista del Plata, 2012), 
147-162; Karl. G. Boskamp Ulloa, “Daniel 10 e o movimento da guerra espiritual:  
Uma avaliação crítica”, en Daniel: Interpretac ̧ão, História e Teologia, ed. Felipe A. Ma -
sotti et al. (Ivatuba, PR; Tatuí, SP: Faculdade Adventista do Paraná / Casa Publica-
dora Brasileira, 2024), 369-390.

38. El nombre Mîḵā’ēl (“¿Quién como Dios?”) es en sí una afirmación teológica 
que desafía las pretensiones de los poderes usurpadores (cf. Dn 7:25). En las Escrituras, 
Miguel aparece en contextos de combate cósmico y resurrección (Dn 10:13, 21; 12:1; Jud 
1:9; Ap 12:7).  La interpretación adventista lo identifica con Cristo mismo, en su faceta 
de Comandante de las huestes celestiales. Esta identificación no le niega divinidad, sino 
que subraya su autoridad suprema en la redención y defensa de los fieles.

39. Véase Pfandl, Daniel God’s Beloved Prophet, 181-192; Gerhard Pfandl, “!e 
Trouble with the ‘Time of Trouble’”, Adventist Review, 22 de julio de 2022, disponible 
en https://adventistreview.org/commentary/the-trouble-with-the-time-of-trouble/.

40. Carlos Steger, “Sin intercesor: ¿Cómo viviremos cuando termine el ministerio 
de Cristo en el santuario celestial?”, Revista Adventista (septiembre, 2023), disponible 
en https://revistaadventista.editorialaces.com/sin-intercesor-como-viviremos-cuando-
-termine-el-ministerio-de-cristo-en-el-santuario-celestial; Ángel Manuel Rodríguez, 
Living Without an Intercessor in the Writings of Ellen G. White, BRI Release 17 (Silver 



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 200-218

Joel Iparraguirre214

niza con Ap 15:8, donde “nadie podía entrar en el santuario” hasta que se 
completen las plagas, señalando el cierre definitivo de la intercesión.

Daniel 12:2 presenta la declaración más clara sobre la resurrección 
en todo el Antiguo Testamento: “Muchos de los que duermen en el 
polvo de la tierra serán despertados, unos para vida eterna y otros para 
vergüenza y confusión perpetua”. La expresión “muchos” no niega uni-
versalidad final, sino que sugiere una resurrección parcial, como ha sido 
interpretado históricamente por la teología adventista (cf. Ap 1:7; Mt 
26:26; Dn 12:2). Desde esta perspectiva, se espera una resurrección par-
cial previa a la parusía, que anticipe la resurrección general y revele la 
justicia del juicio de Dios. 41

Daniel 12:3 añade una dimensión positiva y misionera: “Los enten-
didos resplandecerán como el resplandor del firmamento; y los que 
enseñan la justicia a la multitud, como las estrellas a perpetua eterni-
dad”. El verbo yazhîrû (“resplandecerán”) no denota solo gloria futura, 
sino también una función presente: ser portadores de luz en medio de 
la oscuridad del tiempo del fin, prefigurando la misión del remanente 
(cf. Mt 13:43; Ap 12:17; 14:12) como heraldos del evangelio eterno. 42 
Así, los maskîlîm (“entendidos”) son más que sabios: son los fieles que 
comprenden proféticamente los tiempos, proclaman la justicia divina y 
permanecen firmes en medio de la crisis.43

Spring, MD: Biblical Research Institute, 2020).
41. Véase, e.g., Jon Paulien, “!e Resurrection and the New Testament: A Fresh 

Look in Light of Recent Research”, Andrews University Seminary Studies 50/2 (2012): 
249-269; idem, “!e Resurrection and the Old Testament: A Fresh Look in Light of 
Recent Research”, Journal of the Adventist !eological Society 24/1 (2013):3-24; Artur A. 
Stele, “Resurrection in Daniel 12 and its Contribution to the !eology of the Book of 
Daniel” (Tesis doctoral, Universidad Andrews, 1996); idem, “Resurrection—Te T[h]
eological Climax of the Book of Daniel”, en Connecting Worlds: Biblical, !eological, and 
Interdisciplinary Studies in Honor of Ekkehardt Mueller, ed. Gerald A. Klingbeil y Eike 
Mueller (Madrid: Safeliz, 2024), 43-54.

42. Oscar Mendoza, “El remanente en Apocalipsis 12 al 14 y la Iglesia Adven-
tista del Séptimo Día”, Didajé 1/1 (2012): 73-107; idem, “El mensaje del remanente 
en el tiempo del fin: Los mensajes de los tres ángeles en Apocalipsis 14:6-12”, Didajé 
1/2 (2013): 65-96; Rodríguez, !ree Angels, One Gospel, passim; Elias Brasil de Souza, 
“!e !ree Angels’ Messages: An Offer of Love and Hope”, en Viva y e#caz: Fests-
chrift al Dr. Roberto Pereyra (Libertador San Martín: Editorial Universidad Adventista 
del Plata, 2025), 267-286.

43. Para más detalles sobre los maskîlîm, véase Héctor A. Delgado, “La iden-
tidad de los ‘maskilim’ en el libro de Daniel”, Berit Olam 20/1 (2023): 1-38; Carlos 
Mora, “Os máskîlîm e os termos-chave de Daniel 11:29–12.12”, en Daniel: Interpreta-
ção, História e Teologia, ed. Felipe A. Masotti et al. (Ivatuba, PR; Tatuí, SP: Faculdade 
Adventista do Paraná / Casa Publicadora Brasileira, 2024), 127-140.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 200-218

Visiones acerca del !n 215

En general, Daniel 10–12 no solo revela los detalles del conflicto 
entre los poderes terrenales y celestiales, sino que establece con claridad 
la intervención final de Cristo, la resurrección de los fieles y el triunfo 
eterno del pueblo del Altísimo. Todo ello se enmarca en la gran contro-
versia, que culmina con la vindicación de Dios, el juicio de las naciones 
y la redención gloriosa de su pueblo.

A modo de conclusión
Las visiones contenidas en el libro de Daniel no constituyen pre-

dicciones aisladas ni símbolos indescifrables, sino un entramado profé-
tico interconectado, en el que cada visión aporta elementos teológicos 
específicos que, integrados, configuran una visión holística del plan de 
redención y de la parusía de Cristo.

La continuidad profética entre Daniel y Apocalipsis es tan estructu-
ral como teológica.44 Juan retoma y amplifica el lenguaje y las imágenes 
daniélicas: bestias, cuernos, tronos, libros, juicio, santuario, persecución, 
resurrección, reino. Mientras Daniel recibe el mandato de sellar el libro 
hasta el tiempo del fin (Dn 12:4, 9), Juan recibe el encargo opuesto: 
abrir, comer y proclamar (Ap 10:8–11; 22:10).45

 Este principio de continuidad hermenéutica valida el enfoque his-
toricista de interpretación profética adoptado por la teología adventista. 
De esta forma, las profecías de Daniel no deben reducirse a cumpli-
mientos preteristas como los asociados a Antíoco Epífanes, ni inter-
pretarse mediante enfoques futuristas desligados de la historia.46 Más 
bien, trazan una línea histórica coherente que abarca desde la época del 

44. Esto es reconocido incluso por estudiosos no adventistas. Véase, e.g., G. K. 
Beale, !e Use of Daniel in Jewish Apocalyptic Literature and in the Revelation of St. John 
(Lanham, MD: University Press of America, 1984); idem, “!e Influence of Daniel 
Upon the Structure and !eology of John’s Apocalypse” Journal of the Evangelical 
!eological Society 27/4 (1984): 413-423; idem, G. K. Beale, !e Book of Revelation: 
A Commentary on the Greek Text, New International Greek Testament Commentary 
(Grand Rapids, MI: Eerdmans, 1999), 76-96.

45. Davidson, A Song for the Sanctuary, 657-678.
46. Para ver cómo estas tres escuelas de interpretación profética y otras intere-

pretan las profecías apocalípticas, tomando como ejemplo a Daniel 8:14, véase Ángel 
Guzmán-Lizardo, “!e Relevance of Apocalyptic Prophecies in the Twenty-First 
Century”, en A$rming Our Identity: Current !eological Issues Challenging the Sev-
enth-day Adventist Church, ed. Dan-Adrian Petre, Joel Iparraguirre y J. Vladimir Pom-
lanco (Madrid: Safeliz, 2023), 103-126.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 200-218

Joel Iparraguirre216

profeta hasta la instauración definitiva del reino de Dios en la nueva 
Jerusalén (cf. Ap 21:1-5).47 

Además, el mensaje de Daniel adquiere una relevancia especial para 
el remanente escatológico. El movimiento adventista se interpreta a sí 
mismo como cumplimiento directo de la apertura del libro profético 
(Dn 12:4; Ap 10:10), al surgir precisamente del estudio profundo de 
sus visiones. Esta autocomprensión impulsa una misión mundial con un 
mensaje escatológico urgente.48

La certeza de la parusía, anclada en las visiones daniélicas, propor-
ciona un fundamento inquebrantable en medio de la crisis global con-
temporánea. Cuando observamos la fragmentación política, el incre-
mento del conocimiento (Dn 12:4) y la intensificación del conflicto 
moral y espiritual, discernimos en estos fenómenos señales inequívocas 
del tiempo del fin. Por tanto, no se trata de una esperanza incierta, sino 
de una certeza ineludible. 

Esta convicción, compartida por el pueblo fiel a lo largo de los siglos, 
se alinea con las promesas escatológicas que atraviesan toda la Escritura: 
desde la primera promesa en Gn 3:15, hasta las declaraciones de Jesús: 
“Vendré otra vez” ( Juan 14:3) y la gloriosa visión final: “He aquí, yo vengo 
pronto” (Ap 22:12, 20). Daniel, con su mensaje solemne y glorioso, per-
manece como un centinela profético que anuncia el fin del conflicto, la 
vindicación divina y la restauración definitiva de todas las cosas.

47. Richard M. Davidson y Joel Iparraguirre, “‘¿Entiendes lo que lees?’: Claves 
para interpretar las profecías apocalípticas” en Porque Cerca Esta el Dia de YHWH: Es-
tudios en escatología, ed. Alvaro F. Rodríguez y Roy E. Graf (Lima, Perú: Universidad 
Peruana Unión, 201), 38, 42-50.

48. Véase P. Gerard Damstgeegt, Foundations of the Seventh-day. Adventist Mes-
sage and Mission (Berrien Springs, MI: Andrews University Press, 1977); George R. 
Knight, “Remnant !eology and World Mission”, en Adventist Mission in the 21st 
Century: !e Joys and Challenges of Presenting Jesus to a Diverse World, ed. Jon L. Dyb-
dahl (Hagerstown, MD: Review and Herald, 1999), 88-95; idem, “!e Controverted 
Little Book of Revelation 10 and the Shape of Apocalyptic Mission”, Journal of the 
Adventist !eological Society 28/1 (2017): 132-160; Davidson, A Song for the Sanctuary, 
657-678.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 200-218

Visiones acerca del !n 217

Tema Daniel Apocalipsis Observaciones
Poderes 
opresores

Cuatro bestias: 
Babilonia, Medo-
Persia, Grecia, 
Roma; cuerno 
pequeño emerge 
de Roma (papado) 
(7:2-8)

Bestia compuesta con 
rasgos de las de Daniel 
(papado medieval) 
(13:1-2)

Ap 13 amplía Dn 7. 
El cuerno pequeño y 
la bestia representan 
el papado medieval 
según la interpre-
tación historicista 
adventista

Períodos 
proféticos

1.260 días/años 
(7:25)
2.300 tardes y ma-
ñanas (8:14) 
1.290 y 1.335 días 
(12:11-12)

1.260 días / 42 meses 
/ “tiempo, tiempos y 
mitad de un tiempo” 
(11:2-3; 12:6, 14; 13:5; 
Ap 11–13)

Se aplica el principio 
día-año (Nm 14:34; 
Ez 4:6). Estos perío-
dos señalan perse-
cución, purificación 
y juicio

Juicio 
celestial

Tronos, Anciano, 
libros abiertos 
(7:9-10)

Juicio investigador (Ap 
14:7); juicio final (Ap 
20:11-12)

Daniel presenta el 
juicio investigador 
previo al fin; es decir, 
a la segunda venida; 
Apocalipsis lo con-
firma (mensaje del 
primer ángel, Ap 
14:7)

Hijo del 
Hombre en 
las nubes

Viene al Anciano 
de días para recibir 
el reino (7:13-14)

Viene con la hoz para 
cosechar (14:14)

En Daniel, no es la 
segunda venida sino 
la entronización 
celestial (cf. Ap 4–5); 
en Apocalipsis, es la 
cosecha escatológica

Miguel en 
guerra 

Miguel como de-
fensor (10:13; 12:1)

Miguel lucha contra el 
dragón (12:7-9)

Miguel es Cristo; la 
guerra representa el 
conflicto cósmico

Tiempo de 
angustia

Angustia sin prece-
dentes (12:1)

Tribulación, persecu-
ción y plagas (7:14, 
13:15-17; 16)

Coincide con la 
crisis final antes 
de la liberación del 
pueblo fiel

Sellamiento Liberación de los 
inscritos en el libro 
(12:1)

Los 144,000 sellados 
(Ap 7:1-4; 14:1)

El sello es sím-
bolo de fidelidad, 
especialmente en 
relación con el sá-
bado (Ez 20:12; Ap 
14:12)



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 200-218

Joel Iparraguirre218

Tema Daniel Apocalipsis Observaciones
Fin del po-
der opresor

Cuerno pequeño 
destruido (7:26)

Bestia y falto profeta 
destruidos (19:20)

Ambos libros pre-
sentan la aniquila-
ción total del poder 
anticristiano y la 
vindicación del reino 
de Dios

Resurrec-
ción y re-
compensa

Resurrección para 
vida eterna o ver-
güenza perpetua 
(12:2-3)

Primera y segunda 
resurrección (Ap 20:4-
6, 11-15)

Daniel anticipa la 
resurrección parcial 
y general (12:2, 13); 
Apocalipsis distin-
gue la resurrección 
de justos (para vida) 
e impíos (para jui-
cio)

Joel Iparraguirre
joeliparraguirre@upeu.edu.pe

Asociación Peruana Central
Iglesia Adventista del Séptimo Día

Lima, Perú

Recibido: 20 de septiembre, 2025
Aceptado: 30 de noviembre, 2025


