
Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 150-177

RESUMEN

“Otra mirada al juicio preadvenimiento: La implementación escatoló-
gica del veredicto del Calvario”— Este artículo analiza el juicio preadve-
nimiento, demostrando su compatibilidad teológica con la expiación reali-
zada en el Calvario. Lejos de restar importancia a la Cruz, el juicio extiende 
e implementa su “doble veredicto”: la liberación del pueblo de Dios y la 
destrucción de sus enemigos, tal como se prefigura en la tipología del libro 
de Daniel. El estudio aborda el juicio desde la perspectiva del conflicto cós-
mico, argumentando que este proceso es necesario no para informar a Dios, 
sino para vindicar su carácter ante el universo observador.

Palabras clave: Calvario, juicio preadvenimiento, conflicto cósmico, teodicea.

ABSTRACT

“Another look at the pre-advent judgment: !e eschatological imple-
mentation of Calvary's verdict”—!is article analyzes the pre-advent 
judgment, demonstrating its theological compatibility with the atonement 
realized at Calvary. Far from diminishing the importance of the Cross, the 
judgment extends and implements its “double verdict”: the deliverance of 
God's people and the destruction of their enemies, as foreshadowed in the 
typology of the book of Daniel. !e study approaches the judgment from 
the perspective of the cosmic conflict, arguing that this process is necessary 
not to inform God, but to vindicate His character before the watching 
universe. 

Keywords: Calvary, judgment, sanctification, pre-advent, cosmic conflict, 
theodicy.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 150-177

https://doi.org/10.17162/rbo.v22i2.2182

OTRA MIRADA AL JUICIO PREADVENIMIENTO: 
LA IMPLEMENTACIÓN ESCATOLÓGICA DEL

VEREDICTO DEL CALVARIO1

Norman R. Gulley,

Introducción
“Diciendo [el ángel] a gran voz: ‘Temed [reverenciad] a Dios, y dadle 

gloria, porque la hora de su juicio ha llegado; y adorad a aquel que hizo el 
cielo y la tierra, el mar y las fuentes de las aguas’” (Ap 14:7 RVR90 [parén-
tesis añadido]). Solo la Iglesia Adventista del Séptimo Día sostiene que 
este versículo anuncia un juicio previo al advenimiento (preadvent judg-
ment), un juicio que precede a la segunda venida de Cristo. ¿Qué sostie-
nen, entonces, los no adventistas? 

Para la mayoría de los cristianos, el juicio investigador es inacepta-
ble. Donald Barnhouse, en el prólogo del libro de Walter Martin, !e 
Truth about Seventh-day Adventism (1960), afirmó: “Creo que las ideas 
del juicio investigador y de un ministerio secundario en el santuario 
no tienen base en las Escrituras”. Además, añadió que “la doctrina del 
juicio investigador no es compartida por ningún otro grupo cristiano y 
era desconocida hasta mediados del siglo XIX. En mi opinión, se pro-
mulgó en aquella época como un medio para suavizar el duro golpe de 
“El Gran Chasco”.2 Él se se refiere al chasco del 22 de octubre de 1844, 
cuando Cristo no regresó a la Tierra para purificar el santuario (enten-
dido entonces como la tierra), tal como enseñaba William Miller, sino 
que entró en la segunda fase de su ministerio celestial para purificar el 
santuario celestial.

En su obra posterior, !e Kingdom of the Cults (revisada en 1997), 
Walter Martin rechaza el juicio investigador al afirmar: “En la Biblia se 
mencionan varios juicios, pero es mi opinión que ningún pasaje corro-
bora la teoría del “juicio investigador”, pues verdaderamente se trata de 
una teoría que depende de citas fuera de contexto y respaldada por el 

1. Agradecemos a Eliazar Huillca por su valiosa contribución traduciendo el 
presente artículo del inglés al español 

2. Donald Grey Barnhouse, “Foreword” en Walter R. Martin, !e Truth About 
Seventh-day Adventism (Grand Rapids: Zondervan, 1960), 7.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 150-177

Norman R. Gulley152

Espíritu de Profecía”.3 Martin rechazó la purificación de los pecados del 
santuario en el juicio investigador argumentando que los pecados son 
perdonados y olvidados inmediatamente tras el arrepentimiento. Señala 
que las Escrituras enseñan: “Si confesamos nuestros pecados, él es fiel 
y justo para perdonar nuestros pecados, y limpiarnos de toda maldad” 
(1 Jn 1:9). Además, cita la promesa de Cristo: “El que oye mi pala-
bra, y cree al que me envió, tiene vida eterna; y no vendrá a juicio, mas 
ha pasado de muerte a vida” ( Jn 5:24, traducción literal).4 Estos textos 
enseñan una purificación inmediata al momento del perdón, y que no 
hay necesidad de que los creyentes en Cristo vayan a juicio. Estoy total-
mente de acuerdo con estos textos, pero debemos preguntar: ¿Niegan 
estos pasajes el juicio investigador?

Redención y Restauración:                                                                      
Resolviendo todo el problema del pecado

Al juicio actual se le denomina “preadvenimiento”, lo cual denota su 
tiempo; e “investigador”, lo cual denota su método (Ap 14:6, 7). ¿Por qué 
es necesario un juicio previo al advenimiento? Necesitamos profundizar 
en el corazón de lo que está sucediendo en el juicio preadvenimiento, y 
por esa razón, lo que continuará en el juicio del milenio y el juicio post-
milenio (Ap 20:7-15). Dios no necesita juicios porque Él es omnisciente 
(Sal 33:13-15; 56:8, 104:24; 139:2, 6 147:4; Is 44:28, 46:9, 10; Mal 3:16; 
Mt 10:29, 30; Hch 15:8; Rm 11:33, Ef 3:10). “Conoce el Señor a los que 
son suyos” (2 Ti 2:19). Jesús declaró: “yo conozco mis ovejas” ( Jn 10:14). 
Dios mantiene estos juicios por el bien de los seres creados.5

La redención consiste en perdonar los pecados, limpiarlos y olvidar-
los. De hecho, Dios declara: “Porque como la altura de los cielos sobre 
la tierra, engrandeció su misericordia sobre los que le temen [le reveren-
cian]. Cuanto está lejos el oriente del occidente, hizo alejar de nosotros 
nuestras rebeliones” (Sal 103:11, 12 [paréntesis añadido]). Ezequías, rey 
de Judá, dijo acerca de Dios: “Mas a ti agradó librar mi vida del hoyo 
de corrupción; porque echaste tras tus espaldas todos mis pecados” (Is 

3. Walter Martin, !e Kingdom of the Cults (rev. and updated ed.; Minneapolis: 
Bethany, 1997), 585. El “Espíritu de Profecía” es una referencia a los escritos de Ellen 
G. White, una de las fundadoras de la Iglesia Adventista del Séptimo Día, cuyo don 
de profecía fue probado bíblicamente.

4. Martin, !e Kingdom of the Cults, 584–85
5. Véase la nota 39. Todos los seres creados inteligentes participan en la evaluaci-

ón de los juicios de Dios y los encuentran justos (Ap 15:3). La cuestión en el conflicto 
cósmico, que pone en tela de juicio el amor y la justicia de Dios, queda así respondida.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 150-177

Otra mirada al juicio preadvenimiento 153

38:17b). Tras los pecados de Judá (véase Ez 8) y su regreso del exilio, 
Miqueas afirmó sobre Dios: “Él volverá a tener misericordia de noso-
tros; sepultará nuestras iniquidades, y echará en lo profundo del mar 
todos nuestros pecados” (Mi 7:19). Estas metáforas prueban con fuerza 
que Dios perdona y olvida los pecados en su obra de redención. Estos 
textos son tan sólidos como la expiación sacrificial de Cristo completada 
en la cruz por los pecadores. Así como nada ha de añadirse a su muerte, 
tampoco nada ha de añadirse a su limpieza de los pecados cuando estos 
son perdonados y olvidados. El estatus de los cristianos como pecadores 
perdonados, que experimentan la vida en Cristo ( Jn 3:15, 36; 6:47), 
permanece inalterado por el juicio preadvenimiento.

Entonces, ¿de qué trata el juicio? Trata sobre la obra de restauración 
de Cristo. La redención requiere restauración, o de lo contrario la reden-
ción no es completa. El sacrificio completo de Cristo en la cruz tuvo 
como fin tanto redimir a los seres humanos como restaurarlos a ellos y 
al universo a su estado prístino y sin pecado, anterior a la caída. El juicio 
no cambia la relación del perdonado con el Perdonador. El juicio no es 
una pérdida de la gracia por el hecho de que Dios recuerde los pecados 
pasados. El juicio es un despliegue ulterior de la redención hacia su nivel 
de restauración para la eternidad. ¿Cómo es esto posible? La redención 
no es un fin en sí misma, pues avanza hacia la restauración y la liberación 
del pecado y el dolor para siempre. La restauración es el fruto final de la 
redención, el pleno florecimiento de la gracia.

Investigación Contemporánea:                                                               
Dos Ministerios y la Teodicea

Yahweh dijo a Moisés: “Y harán un santuario para mí, y habitaré en 
medio de ellos. Conforme a todo lo que yo te muestre, el diseño (תַַּבְְנָיִת) 
del tabernáculo, y el diseño de todos sus utensilios, así lo haréis” (Éx 
25:8–9, cf. v. 40); así que el santuario terrenal es una “copia (ὑποδείγματι) 
y sombra (σκιᾷ) de lo que hay en el cielo” (Heb 8:5a), con dos habita-
ciones, “el Lugar Santo” y el “Lugar Santísimo” (Heb 9:2, 3). Richard 
Davidson demostró que “las estructuras tipológicas de Hebreos 8 y 9 
(vistas a la luz de Éxodo 25 y otros numerosos pasajes del Antiguo Tes-
tamento) parecen indicar que tanto la tipología vertical como la hori-
zontal son propias de la perspectiva bíblica”.6

6. Richard M. Davidson, Typology in Scripture: A Study of Hermeneutical τύπος 
Structures (AUSDDS 2; Berrien Springs: Andrews University Press, 1981), 407.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 150-177

Norman R. Gulley154

El ministerio diario, en el Lugar Santo, se realizaba todos los días 
del año del culto (Lv 4) y el ministerio anual, en el Lugar Santísimo, se 
realizaba en el Día de la Expiación del año del culto (Lv 16). Estos dos 
ministerios tipificaban lo que ocurre en el santuario celestial: el ministe-
rio diario de Cristo desde la ascensión hasta el fin del tiempo de gracia, 
para hacer aptos a los seres humanos para entrar en el cielo (aplicando 
los beneficios del Calvario); y el ministerio anual de Cristo, el antitípico 
Día de la Expiación, que es un día de juicio (como en el tipo, Lv 23:27–
32). Esta última fase es la que la mayoría de los cristianos rechazan. 
Ellos dicen: “¿Por qué es necesario un juicio en el cielo si el Calvario fue 
el Día del Juicio?” ( Jn 12:31, 32).

Los rituales cúlticos cíclicos, en dos fases, repetidos año tras año, 
proporcionaban una percepción del ministerio de Cristo tras la resu-
rrección en el santuario celestial. Aplicar los beneficios del Calvario a 
los seres humanos es una verdad bíblica bien conocida, tal como se ve 
en la Institución de Calvino.7 Mientras que el Calvario fue provisto de 
una vez para siempre como el lado objetivo de la expiación, aplicar los 
beneficios del Calvario es el lado subjetivo de la expiación, una obra de 
santificación o aptitud para el cielo. Esta es una obra de redención.

¿No es suficiente la redención? ¿Por qué existe un juicio, o una segunda 
fase del ministerio de Cristo en el santuario celestial? Esta segunda fase 
va más allá de la redención para abordar el conflicto cósmico.8 La rebe-
lión de Satanás pone en tela de juicio el carácter de Dios. Él calumnia a 
Dios, o distorsiona la verdad sobre Él. Es por ello que Cristo dijo sobre 
Satanás: “Cuando habla mentira, de suyo habla; porque es mentiroso, y 
padre de mentira” ( Jn 8:44)”. La palabra hebrea rekullah (ַרְִכְֻל�ָה), usada para 
referirse a Satanás (Ez 28:16), significa “comercio” o “venta ambulante”, 
en referencia a mercancías o a chismes. En este contexto, Satanás difunde 
chismes sobre Dios, desinformación sobre Él, de modo que un tercio de 
los ángeles se unió a su rebelión contra Dios.9 La rebelión significa des-
confiar de Dios. En este contexto, si Cristo lleva a algunos seres humanos 
al cielo y a otros no, esto podría verse como evidencia a favor del alegato 

7. “Mientras estemos sin Cristo y separados de él, nada de lo que él sufrió e hizo 
por la salvación de la raza humana nos beneficia en lo más mínimo”.  John Calvin, 
Institutes of the Christian Religion (trans. H. Beveridge; 2 vols.; London: James Clark, 
1962), 2:463 (3.1.1).

8. Véase Norman R. Gulley, Systematic !eology: Prolegomena (Berrien Springs: 
Andrews University Press, 2003), 387–453.

9. Véase Richard M. Davidson, “Cosmic Metanarrative for the Coming Mili-
lennium,” JATS 11, no 1–2 (2000): 108.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 150-177

Otra mirada al juicio preadvenimiento 155

de Satanás. Por eso existe un juicio preadvenimiento, para que todos los 
seres inteligentes puedan ver por qué algunos irán al cielo y otros no. La 
teología tradicional no comprende el conflicto cósmico y, por ende, lo que 
Dios necesita hacer para demostrar que las acusaciones son falsas.

Dios no tiene nada que esconder. Él no es el Dios de la teología tra-
dicional (Agustín-Calvino) que en la eternidad predestinó quiénes serían 
salvos y quiénes serían rechazados, de modo que el destino no tiene nada 
que ver con lo que ocurre en la historia humana. Él no es el Dios cuyo 
eterno y secreto doble decreto está fuera del alcance de los humanos para 
indagar y cuestionar. “Después de todo —dicen los predestinacionistas—, 
Él es Dios, y puede hacer lo que quiera con los seres humanos, pues nin-
guno es digno de salvación. Es un acto de misericordia y gracia que Él 
salve a alguno”.10 Por eso la teología tradicional no tiene contribución 
alguna que hacer para responder a las acusaciones del enemigo. Un juicio 
investigador indica que Dios está dispuesto a revelar que los humanos 
eligen su propio destino, lo cual es compatible con el amor de Dios (1 
Jn 4:8–16). El juicio no tiene nada que ver con la salvación por las obras 
humanas, sino que tiene todo que ver con la obra de salvación de Cristo.

En la cruz, Cristo fue juzgado en lugar de los seres humanos, pro-
veyendo una expiación sustitutoria: “Al que no conoció pecado, por 
nosotros lo hizo pecado, para que nosotros fuésemos hechos justicia 
de Dios en él” (2 Co 5:21). La salvación depende de la aceptación de 
la muerte de Cristo. La pérdida de la salvación depende del rechazo de 
Su muerte. Por eso Juan 3:16 dice que quienquiera que crea en Cristo 
no perecerá, sino que tendrá vida eterna, indicando que perecer se 
debe a la falta de fe. Aquellos que aceptan el Calvario como la única 
base de salvación son candidatos a esta; aquellos que rechazan el Cal-
vario no son candidatos para la salvación.

Esto da un giro radical a la predestinación tradicional, ya que aque-
llos que eligen a Cristo como su Salvador serán salvos, aquellos que lo 
rechacen estarán perdidos. La elección o el rechazo no es una decisión 
que Dios tomó en la eternidad, sino una decisión hecha por los huma-
nos en el tiempo. Los seres humanos son los que eligen o rechazan, 
no Dios. El proceso judicial concluye con un veredicto. Los cristianos 
genuinos no son juzgados. Más bien, Dios revela su lealtad como la 
base de su decisión de salvarlos, y al hacerlo se le considera justo. Por lo 

10. Para seguir el debate de la predestinación, Norman R. Gulley, Systematic 
!eology: God, Creation, Christ (Berrien Springs: Andrews University Press, 2008), 
chs. 9 y 10



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 150-177

Norman R. Gulley156

tanto, el juicio final no sería necesario si las acusaciones de la controver-
sia cósmica contra Dios no estuvieran ante el universo. Los cristianos 
necesitan adquirir una visión más amplia de lo que está sucediendo en el 
santuario celestial, de la misión de restauración de Cristo que completa 
su misión redentora.

Hay otro nivel de la controversia cósmica que se aborda en Daniel 7. 
Los que se rebelan contra Dios y sus seguidores son los que serán juzgados.

Hay tres juicios escatológicos que revelan la justicia de Dios a tres 
grupos de seres inteligentes. El juicio preadvenimiento es para todos los 
seres no humanos, el juicio del milenio para los humanos redimidos, el 
juicio post-milenio para los humanos rebeldes, y presenciado por todos 
los seres inteligentes. Estos juicios revelan la justicia de Dios, dan una 
indicación más de que Dios no es como Satanás ha tratado de hacerle 
parecer, y la revelación de este hecho a través de estos juicios es la razón 
por la que nunca volverá a surgir la rebelión (Nah 1:9). Dios está ase-
gurando la seguridad de los seres inteligentes, por toda la eternidad, a 
través de estos juicios. Esta es la restauración que completó la redención. 
No hay duda de la redención mediante la restauración, ni cambio alguno 
en la salvación a través de estos juicios.

Jacob Milgrom, profesor Emérito de Estudios Bíblicos en Univer-
sity of California, Berkley, considera el sistema del santuario como una 
teodicea.11 Mientras que Milgrom sostiene que una fase de purga era 
suficiente, Roy Gane documenta que son necesarias dos fases de purga:

El análisis de los rituales del Día de la Expiación, incluidos los términos 
que designan los males que purgan, muestra que constituyen una segun-
da fase importante de ָכֹפר por faltas morales expiables. Esta fase consti-
tuye un juicio corporativo para la comunidad, a través del cual YHWH 
queda exento de responsabilidad judicial por haber perdonado a personas 
culpables. La vindicación de YHWH da como resultado la absolución 
moral de aquellos que continúan demostrando lealtad hacia él, pero re-
chaza a los que son desleales.12

A partir de los numerosos detalles de la legislación cultual del Pentateu-
co, el presente estudio ha establecido que los pecados expiables se eli-
minan de quienes los cometen mediante ofrendas de purificación a lo 
largo del año (e.g., Lv 4), y estos se incluyen entre los males purgados del 
santuario en una segunda fase colectiva de ָכֹפר en el Día anual de la Ex-
piación (cap. 16). Al desentrañar un enigma que llevaba mucho tiempo 

11. Jacob Milgrom, Leviticus 1–16 (AB 3; New York: Doubleday, 1991), 260
12. Roy E. Gane, Cult and Character: Puri"cation O#erings, Day of Atonement, 

and !eodicy (Winona Lake: Eisenbrauns, 2005), xxi.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 150-177

Otra mirada al juicio preadvenimiento 157

sin resolverse, he encontrado una razón para esta segunda fase: Cuan-
do YHWH perdona a los culpables, incurre en responsabilidad judicial 
 al crear un desequilibrio entre la justicia y la bondad que afecta a (צוָ֔ך)
su reputación como gobernante (cf. 2 S 14:9). El restablecimiento del 
equilibrio se lleva a cabo mediante la purificación ritual del santuario, 
que representa la vindicación de la justicia administrativa de YHWH 
al liberarse de la responsabilidad judicial. Como resultado, los israelitas 
que le muestran su lealtad continua reciben el beneficio secundario de la 
purificación/limpieza moral, en el sentido de que el perdón que ya se les 
ha concedido se confirma cuando el Perdonador es vindicado.13

La morada de Dios entre los pecadores perdonados fue vindicada 
por el Día de la Expiación anual, pues la reputación de Dios no se vio 
comprometida, ya que los perdonados habían permanecido leales, y de 
los que no fueron perdonados (por ser rebeldes desafiantes) se mostró 
que habían permanecido desleales.

Considere lo que sucedía en el Día de la Expiación típico. Tras una 
ofrenda por el pecado y un holocausto (Lv 16:6), dos machos cabríos 
eran presentados ante el Señor a la entrada de la Tienda de Reunión (v. 
7). Mediante el echar suertes, el macho cabrío para el Señor era sacri-
ficado como ofrenda por el pecado (v. 9), mientras que el otro macho 
cabrío “se presentará vivo delante de Jehová para hacer la reconciliación 
sobre él, para enviarlo a Azazel al desierto” (v. 10). Los pecados de Israel 
del año anterior son puestos sobre la cabeza del macho cabrío emisario, 
el cual carga con la culpa de Israel, y es soltado en el desierto (vv. 20–22). 
La muerte del primer macho cabrío representa la expiación sacrificial 
de Cristo para salvar a los pecadores para la eternidad, mientras que la 
culpa puesta sobre el macho cabrío emisario representa una expiación 
judicial (no un sacrificio por el pecado, sino que, por ser responsable del 
pecado, debe cargar con todo el pecado). Este macho cabrío representa 
a Satanás, quien es responsable de todo el pecado en el universo. El final 
del Día de la Expiación anual halla al campamento de Israel purificado 
(v. 30), pues Cristo cargó con los pecados de los pecadores leales y per-
donados (2 Co 5:21), y Satanás carga con todos los pecados porque es 
responsable de todos ellos ( Jn 8:44). “Día de reposo es” (v. 31a)

Esta representación anual se centra en la resolución del conflicto, o 
el problema del pecado en el universo. Al final del Día de la Expiación, 
todos los hebreos leales (individualmente) estaban limpios, restaura-
dos a un estado original mediante la expiación de Cristo, y todo Israel 

13. Gane, Cult and Character, 379–80.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 150-177

Norman R. Gulley158

(corporativamente) estaba limpio, restaurado a un estado original, con 
todo el pecado puesto sobre el Satanás típico, la causa original de todo 
pecado. Este Día de la Expiación típico da una percepción del Día de 
la Expiación antitípico, cuyo final halla la erradicación de Satanás, el 
pecado y los pecadores (cf. muerte segunda, Ap 20:11–15; 21:8), y a 
los santos sin pecado regocijándose en su salvación, en una tierra nueva 
(καινός “nuevo en calidad”, no νέος “nuevo en punto de tiempo”), con 
todos los resultados del conflicto cósmico erradicados (Ap 21:1–7). 

De ello se deduce que no hay redención sin la resolución del con-
flicto cósmico. En su disertación doctoral, el erudito brasileño en 
Antiguo Testamento Elias Brasil de Souza dice:

El análisis de varios pasajes que transmiten la idea del juicio desde el san-
tuario/templo celestial revela que este juicio, en algunos casos, se produce 
en un proceso de dos etapas. Así, tal y como se da a entender en Gn 11:1-9 
y se explica con mayor claridad en pasajes como Miq 1:2-3, Sal 11:4 y 
102:19-20, la ejecución efectiva del juicio va precedida de una fase de inves-
tigación en la que se sopesan y evalúan los hechos del caso.  La misma idea 
puede ser discernida en Dn 8:9-14 que, de acuerdo con el contexto sugerido 
en Dn 7, representa la purificación/reivindicación del santuario celestial en 
el contexto de las actividades judiciales del Día de la Expiación. En este 
sentido, la conexión del consejo celestial de YHWH con el santuario/tem-
plo celestial permite inferir que los seres celestiales también participaron 
como asistentes o testigos en este proceso de juicio, esto se puede inferir 
con base en textos como 1 R 22:19-23, Zac 3:1-10, Dn 7:9-14.14

La contribución del santuario como sistema a la teología sistemá-
tica reside en las ayudas visuales que proporciona sobre la redención 
y la resolución del conflicto cósmico, en el contexto del origen de la 
rebelión de Satanás en el santuario celestial, los juicios investigadores 
en el santuario celestial y la ejecución del juicio final desde el santuario 
celestial, para destruir el pecado y a los pecadores. Dios gobierna el uni-
verso desde el santuario celestial, y toda la historia humana se desarro-
lla dentro del ámbito de ese gobierno. Cristo dejó el santuario celestial 
para venir a vivir y morir en la historia humana, y ascendió al santuario 
celestial para iniciar un ministerio de dos fases, cuya parte del juicio está 
ausente en los comentarios bíblicos y en los sistemas teológicos.

Así, el santuario despliega este ministerio ulterior de Cristo, nece-
sario debido al gran conflicto cósmico. El conflicto cuestiona a Dios, y 

14. Elias Brasil de Souza, !e Heavenly Sanctuary/Temple Motif in the He-
brew Bible: Function and Relationship to the Earthly Counterparts (ATSDS 7; Berrien 
Springs: Adventist !eological Society, 2005), 486–87.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 150-177

Otra mirada al juicio preadvenimiento 159

mediante los sacrificios y servicios del santuario, Dios se revela a sí mismo 
como contrario a los cargos en su contra. La redención y la resolución se 
mantienen unidas en el sistema del santuario, y ambas tienen todo que 
ver con el ministerio de Cristo. Así pues, el santuario presenta el ministe-
rio completo de Cristo desde la irrupción del pecado hasta su resolución, 
documentando que Dios no es atemporal (como enseña la teología tradi-
cional), sino que actúa en el tiempo a lo largo del proceso secuencial.

De lo anterior se desprende claramente que el sistema del santuario 
no se limita meramente a la nación de Israel. Aquellos que inadvertida-
mente reducen la relevancia del santuario a una nación cuya misión ha 
terminado, pasan por alto el significado universal y cósmico del santua-
rio celestial para todos los seres creados inteligentes, pues la redención y 
la resolución del conflicto cósmico son relevantes para todos ellos. Dios 
testifica de esta visión ampliada: YHWH dijo: “Mi casa será llamada 
casa de oración para todas las naciones” (Is 56:7b), y Cristo repitió estas 
palabras respecto al templo (Mr 11:17). Esto significa que incluso en el 
AT, y en el tiempo de Cristo, el templo (santuario) terrenal estaba dis-
ponible en principio para todos los seres humanos, exactamente como el 
evangelio estaba disponible para todos los seres humanos.

Tiempo del juicio15

El calendario religioso judío incluía una serie de festivales (mo’ed). 
Mencionaremos algunos de ellos: los de la primavera (la Pascua, el 
Pentecostés) y los del otoño (las Trompetas, el Día de la Expiación, los 
Tabernáculos). Todos los festivales, excepto el Día de la Expiación, “eran 
tiempos de celebración y regocijo”.16 Esto es significativo, porque la Pas-

15. Existe una línea temporal que se desarrolla a lo largo del libro de Daniel. 
Esta línea cubre un número de naciones, tales como Babilonia, Medo-Persia, Grecia 
y Roma. Daniel 2 las presenta como diferentes partes de una imagen metálica. En 
Dn 7 se presenta un paralelo de estas naciones como un león, un oso y un leopardo. 
Daniel 8 no presenta otro desarrollo paralelo [idéntico] de estas naciones (como en 
Dn 2 y 7), sino que cambia las bestias (de las salvajes mencionadas en Dn 2 y 7) a dos 
domesticadas y limpias (Medo-Persia es representado con un carnero de dos cuernos, 
y Grecia con un macho cabrío).A diferencia de los otros animales, estos son animales 
del santuario, y solo estos dos son mencionados (nótese la secuencia en Dn 2 y 7). Esto 
tiene el propósito de llevar la atención al Día de la Expiación, porque estos dos eran 
usados durante ese día (Lv 16:7–8). Véase Jacques B. Doukhan, Daniel: !e Vision of 
!e End (rev. ed.; Berrien Springs: Andrews University Press, 1987), 25–28.

16. Willem A. Van Gemeren, “Feasts and Festivals, Old Testament,” in Evan-
gelical Dictionary of !eology (ed. W. A. Elwell; 2d. ed.; Grand Rapids: Baker, 2001), 
441.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 150-177

Norman R. Gulley160

cua (el Éxodo de Egipto) y el Pentecostés (la Ley entregada en el Sinaí) 
eran igualmente motivos de regocijo, pues la primera liberó a Israel de 
Egipto y la segunda prescribió cómo mantenerlos libres; ambas pro-
vistas por el Cristo preencarnado. Las fiestas apuntaban más allá de sí 
mismas: hacia el Calvario (Pascua) y hacia el derramamiento del Espí-
ritu Santo (Pentecostés), los dos mayores dones jamás dados a los seres 
humanos. La Fiesta de las Trompetas llama la atención hacia el Día de 
la Expiación, en el primer día del séptimo mes (Tishri). Ninguna de las 
otras fiestas tiene una introducción semejante, lo que indica su impor-
tancia para Dios, quien dio estas instrucciones. La importancia del Día 
de la Expiación (los juicios antitípicos preadvenimiento, milenial y post-
milenial) también es percibida por Keil y Delitzsch:

Todo el curso del mes se elevó a un Sabbath. Esto se ordenaba, no solo 
porque era el séptimo mes, sino porque el séptimo mes debía asegurar a la 
congregación la expiación completa de todos sus pecados y la eliminación 
de todas las impurezas que la separaban de su Dios, es decir, en el Día de 
Expiación, que caía en este mes; y para darle un anticipo de la bendición 
de la vida en comunión con el Señor, es decir, en la fiesta de los Taberná-
culos, que comenzaba cinco días después.17

Es significativo que la Fiesta de los Tabernáculos (סֻֻכֹּ֚וֹת) tuviera lugar 
después del Día de la Expiación, en el mismo mes (15–21 de Tishri). 
“Sin embargo, estos refugios no pretenden recordar las penurias de la 
vida en el desierto, sino la gracia de Dios al proveer a su pueblo de tan-
tas maneras en un entorno tan austero”.18 Esto incluye los milagros de 
la comida y el agua, y rememora que Israel habitó unido en el desierto 
con el Cristo preencarnado en medio de ellos en el santuario; pero, más 
importante aún, apunta a la Tierra Nueva cuando los redimidos morarán 
juntos, lo cual proporciona el contexto para conocer la especificidad del 
tiempo del juicio en Daniel 7. El juicio es anterior a que Dios more en 
la tierra con los seres humanos, por lo que es anterior al advenimiento.

Daniel 7 presenta una escena judicial en el santuario celestial: “El 
Juez se sentó, y los libros fueron abiertos” (Dn 7:10b); y la sesión termina 
con un veredicto:

Y veía yo que este cuerno hacía guerra contra los santos, y los vencía, hasta 
que vino el Anciano de días, y se dio el juicio a los santos del Altísimo; y 

17. C. F. Keil y F. Delitzsch, Commentary on the Old Testament (10 vols.; Grand 
Rapids: Eerdmans, 1986), 1:445.

18. John E. Hartley, Leviticus (WBC 4; Dallas: Word, 1992), 389; cf. Keil y 
Delitzsch, Commentary on the Old Testament, 1:449–50.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 150-177

Otra mirada al juicio preadvenimiento 161

llegó el tiempo, y los santos recibieron el reino (Dn 7:21–22).Y [el cuerno 
pequeño] hablará palabras contra el Altísimo, y a los santos del Altísimo 
quebrantará, y pensará en cambiar los tiempos y la ley; y serán entregados 
en su mano hasta tiempo, y tiempos, y medio tiempo. Pero se sentará el 
Juez, y le quitarán su dominio para que sea destruido y arruinado hasta el 
fin, y que el reino, y el dominio y la majestad de los reinos debajo de todo el 
cielo, sea dado al pueblo de los santos del Altísimo (Dn 7:25–27a).

Nótese la secuencia temporal. (1) El cuerno pequeño hace guerra 
contra los santos en la primera fase. (2) “Hasta”, un adverbio temporal, 
introduce la segunda fase en la secuencia temporal. Esta es la fase del 
juicio, al final de la cual se pronuncia un veredicto a favor de los santos. 
(3) “Y llegó el tiempo”, otra expresión temporal, introduce la tercera 
fase. Esto indica que el tiempo del juicio termina cuando llega otro 
tiempo, y ese tiempo es el momento en que los santos toman posesión 
del reino en la segunda venida. Esta triple secuencia temporal se repite 
en Daniel 7:25–27. Esta secuencia sitúa la fase investigadora del juicio 
antes de la segunda venida.

Este enfoque temporal preadvenimiento es corroborado por el con-
texto más amplio de Daniel; pues Daniel rastrea el surgimiento y la 
caída de los reinos humanos hasta que Dios establece su reino. El juicio 
continuo de Dios subyace a estos cambios, porque Él “quita reyes, y 
pone reyes” (Dn 2:21).

Tabla 1: Los juicios continuos de Dios
Daniel nombra tres de los reinos como Babilonia (2:24, 38), Medo-

Persia (8:20) y Grecia (8:21). Los datos sobre Medo-Persia y Grecia, de 
Daniel 8, nos informan qué dos naciones siguen al reino babilónico de 
Daniel 2. La historia corrobora esta secuencia19 y registra que Roma siguió 

19. H. H. Rowley ofrece tres interpretaciones de estos cuatro reinos que se man-
tuvieron a lo largo de la era cristiana, señalando que la visión de Babilonia, Medo-
-Persia, Grecia y Roma “ha sido, con mucho, la visión tradicional más popular”. Cf. 
Cf. H. H. Rowley, Darius the Mede and the Four World Empires in the Book of Daniel: 
A Historical Study of Contemporary !eories (Cardiff: University of Wales, 1964), 6.  
Rowley es un erudito crítico representativo que divide el segundo reino en Media y 
Persia. Para un recuento histórico completo véase Samuel Núñez, !e Vision of Dann-
iel 8: Interpretations from 1700 to 1800 (AUSDDS 14; Berrien Springs: Andrews 
University Press, 1987), particularmente 396–408.

Dn 2:37–44 Babilonia, Medo-Persia, Grecia, Roma, 10 reinos, Reino de Dios
Dn 7:4–14, 22, 27 Babilonia, Medo-Persia, Grecia, Roma, cuerno pequeño, Reino de Dios
Dn 8:2–9, 20–26 Medo-Persia, Grecia, cuerno pequeño (Roma, Pagana/Papal)



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 150-177

Norman R. Gulley162

a Grecia. De acuerdo con Daniel 7:7, 8, el cuerno pequeño sigue al cuarto 
reino (Roma). El hecho crucial es que el cuerno pequeño no solo viene 
después de Roma, sino que es seguido por el reino de Dios de acuerdo 
con Daniel 7:14, 22, 26, 27. Así, Daniel 7 revela que se convoca un juicio 
y este concluye: (1) quitando el dominio al cuerno pequeño (vv. 23–26) 
y (2) estableciendo el dominio del reino eterno de Dios (vv. 27, 28). La 
eliminación de uno da paso al establecimiento del otro. Por lo tanto, este 
juicio debe ser preadvenimiento en su investigación y ejecución.20

El libro de Daniel está escrito según la forma de pensamiento 
hebreo, porque Dios permitió a los profetas expresar las verdades que Él 
les daba en su propio lenguaje, literatura y lógica. Para la mente hebrea, 
la estructura lógica de una presentación es dar la conclusión antes de la 
narración y, por ende, es opuesta al pensamiento occidental. Así, Daniel 
da el resultado del juicio en Daniel 7 y la causa de este en Daniel 8.21 
Daniel 7 presenta el momento en que se reúne el tribunal celestial (vv. 
9, 10), con su doble veredicto de destrucción del cuerno pequeño (vv. 25, 
26) y “juicio en favor de los santos” (v. 22).

La ejecución de este juicio se encuentra en Apocalipsis: “Porque Dios 
os ha hecho justicia en ella” (Ap 18:20b) y “¡Aleluya! Salvación y honra 
y gloria y poder son del Señor Dios nuestro; porque sus juicios son ver-
daderos y justos; pues ha juzgado a la gran ramera que ha corrompido a 
la tierra con su fornicación, y ha vengado la sangre de sus siervos de la 
mano de ella” (Ap 19:1b–2). En la segunda venida, los malvados claman 
a las montañas y a las rocas: “Caed sobre nosotros, y escondednos del 
rostro de aquel que está sentado sobre el trono, y de la ira del Cordero; 
porque el gran día de su ira ha llegado; ¿y quién podrá sostenerse en 
pie?” (Ap 6:16–17; cf. 19:14–21).

Durante el antitípico Día de la Expiación, hay tres ángeles con men-
sajes para el mundo (Ap 14:6–13), lo cual indica que aún hay tiempo 
para responder a los mensajes. Entonces la escena cambia de un pro-
ceso de juicio a una implementación del juicio en la segunda venida del 
Hijo del Hombre (Ap 14:14–20). Con Cristo hay tres ángeles con una 
misión, y cada uno viene desde el templo en el cielo. Es el tiempo de la 
cosecha: los buenos son cosechados por Cristo (Ap 14:15, 16) y los mal-

20. La ejecución del juicio del cuerno pequeño incluye la segunda Venida (véase 
Ap 18 y 19)

21. Véase William H. Shea, Daniel 7–12 (ALBA; Boise: Pacific Press, 1996), 
22–25.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 150-177

Otra mirada al juicio preadvenimiento 163

vados reciben la ira de Dios (Ap 14:17–20; cf. 6:15–17). Aquí se halla la 
implementación de la sentencia.

Este veredicto de destrucción-liberación previo al advenimiento es 
el despliegue final previo al advenimiento del doble veredicto del juicio 
del Calvario (la liberación de aquellos que aceptan el Calvario y la des-
trucción de aquellos que lo rechazan), porque Dios respeta la libertad de 
elección humana y permite que todos decidan su destino. Nótese cómo 
esto está centrado en Cristo y en el Calvario, y, por lo tanto, es un juicio 
en el contexto del evangelio. La declaración de Juan confirma el contexto 
del evangelio: “Vi volar por en medio del cielo a otro ángel, que tenía 
el evangelio eterno para predicarlo a los moradores de la tierra, a toda 
nación, tribu, lengua y pueblo, diciendo a gran voz: “Temed [reveren-
ciad] a Dios, y dadle gloria, porque la hora de su juicio ha llegado”(Ap 
14:6–7a, [cursivas y paréntesis añadidos]). El juicio preadvenimiento es 
la manifestación del evangelio en la historia humana en el tiempo del 
fin, por lo que es escatológico con respecto al tiempo. El tiempo del jui-
cio preadvenimiento está declarado en Daniel 7 y 8, tal como se puede 
ver abajo en la Tabla 2.

Tabla 2: Juicio preadvenimiento del Cuerno Pequeño
Nótense los siguientes detalles en el cuadro anterior (Tabla 2):
Daniel 8 revela por qué el cuerno pequeño debe ser juzgado. (1) 

Quita el sacrificio continuo, (2) el santuario es abatido, y (3) la verdad 
es echada por tierra.

Daniel 7:21, 22a, 25–27 Daniel 8:11–14
“Y veía yo que este cuerno hacía guerra contra 
los santos, y los vencía, hasta que vino el Anciano 
de días, y se dio el juicio a los santos del Altísimo; y 
llegó el tiempo, y los santos recibieron el reino”. 
Este cuerno “hablará palabras contra el Al-
tísimo, y a los santos del Altísimo que-
brantará, y pensará en cambiar los tiem-
pos y la ley; y serán entregados en su mano 
hasta tiempo, y tiempos, y medio tiempo.
Pero se sentará el Juez, y le quitarán su dominio para 
que sea destruido y arruinado hasta el "n, y que el 
reino, y el dominio y la majestad de los reinos 
debajo de todo el cielo, sea dado al pueblo de los 
santos del Altísimo, cuyo reino es reino eterno, 
y todos los dominios le servirán y obedecerán”.

Este cuerno “aún se engrandeció contra el prín-
cipe de los ejércitos, y por él fue quitado el conti-
nuo sacri"cio, y el lugar de su santuario fue echado 
por tierra. Y a causa de la prevaricación le fue entre-
gado el ejército junto con el continuo sacri"cio; y echó 
por tierra la verdad, e hizo cuanto quiso, y prosperó.
Entonces oí a un santo que hablaba; y otro 
de los santos preguntó a aquel que hablaba: 
‘¿Hasta cuándo durará la visión del continuo 
sacrificio, y la prevaricación asoladora entregan-
do el santuario y el ejército para ser pisoteados?’
Y él dijo: Hasta dos mil trescientas tardes y 
mañanas; luego el santuario será purificado.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 150-177

Norman R. Gulley164

El servicio diario en el santuario terrenal halla su continuidad en la 
ceremonia diaria. La verdad sobre la muerte completa de Cristo realizada 
“una vez para siempre” (ἐφάπαξ; Ro 6:10; Heb 7:27; 9:23–28; 10:1–14) 
no se entiende, pues su muerte puso fin a todos los tipos (sacrificios, 
servicios y el santuario terrenal) que apuntaban a dicha muerte. Sobre la 
base de su muerte, Cristo ministra en el santuario celestial (Heb 9:15; 
10:4, 11, 12). El sacerdote, la ceremonia, y el confesionario restan valor 
al acceso directo a Cristo como Sumo Sacerdote (Cristo dijo: “Nadie 
viene al Padre, sino por mí” [ Jn 14:6b]); de este modo, un ministerio 
sacerdotal en la tierra durante la era cristiana detrae de “la verdad que 
está en Jesús” (Ef 4:21b), y así echa por tierra la verdad.

El cuerno pequeño que derriba la verdad es una abominación, o rebe-
lión “que causa desolación” (Dn 8:13b). Este cuerno o sistema teológico 
falso era una gran preocupación para Cristo. En su enseñanza sobre los 
eventos del fin de los tiempos, Él dijo: “Por tanto, cuando veáis en el 
lugar santo la abominación desoladora de que habló el profeta Daniel 
[véase también Dn 9:27; 11:31; 12:11] –el que lee, entienda” (Mt 24:15). 
¡Qué urgente súplica de comprensión! Cristo sabía que la mayoría de los 
cristianos nunca comprendería el significado completo de su ministe-
rio celestial, comparable a su comprensión del ministerio terrenal; y sin 
embargo, el ministerio terrenal era un requisito previo para el celestial, 
y no está completo sin él. Cristo sabía que la mayor necesidad de los 
cristianos sería entender su ministerio celestial, y sabía que, a falta de 
ese conocimiento, un ministerio sacerdotal falso en la tierra echaría por 
tierra la verdad, ocultando la realidad de su sacerdocio celestial al hacer 
que un gran número de cristianos se centrara en sacerdotes humanos 
que no tienen credenciales para ser sacerdotes en la era cristiana, ya que 
solo aquel que murió por los pecadores en el Calvario está calificado 
para ser sacerdote en la era cristiana.

La abominación es el sistema religioso (cuerno pequeño) que desvía 
la atención del ministerio celestial de Cristo a su propio ministerio falso 
de sacerdotes en la tierra (Dn 8:13). La pregunta está planteada: ¿Hasta 
cuándo durará esta abominación que resta valor al ministerio de Cristo 
(véase Dn 8:13)? La respuesta es: La visión (Heb. חֵָזָוֹן, Dn 8:1, 2, 13, 14, 
17, 26; 9:2, 10:14; 11:14 representando a la visión completa, en la que 
 ”es un segmento, 8:26; 9:23; 10:1, 7, 16) “es para el tiempo del fin מַַ֣רְָאֵֶֽה
(Dn 8:17b).22 La visión completa (חֵָזָוֹן) va desde el tiempo en que fue dada 

22. El segmento מַַ֣רְָאֵֶֽה es el segmento final de la visión complete. “La visión 
(Heb. מַַ֣רְָאֵֶֽה) de las tardes y mañanas que se ha referido es verdadera; y tú guarda la 



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 150-177

Otra mirada al juicio preadvenimiento 165

(el año tercero del reinado del rey Belsasar, Dn 8:1) hasta el tiempo del 
fin. Eso significa que va desde el tiempo reinado de Babilonia y abarca los 
reinados de Medo-Persia, Grecia y Roma (Pagana y Papal) y dura hasta el 
fin de los tiempos. El texto (Dn 8:14) lo expone así: “Hasta dos mil tres-
cientas tardes y mañanas; luego el santuario será purificado (Heb. ַנִִ֥צְדַַּק)”.

Para cubrir tal lapso de tiempo, los 2300 días deben ser 2300 años, lo 
que concuerda con que un día profético representa un año literal (Nm 
14:34; Ez 4:6). ¿Qué sucede al final de los 2300 años? El santuario (que 
debe ser el santuario celestial, pues el terrenal fue destruido en el 70 
d.C.) será “purificado” (cf. KJV, NKJV); “purificado y restaurado” (cf. 
Ampli"ed); “apropiadamente restaurado” (cf. NASB); “saldrá victorioso” 
(cf. NEB); “restaurado a su estado legítimo” (cf. RSV) y “se corregirán 
los errores del santuario” (cf. Goodspeed). Estas interpretaciones sugie-
ren que, después de 2300 años, el santuario es purificado y restaurado a 
su lugar legítimo. En el tipo, cada año el ministerio del Día de la Expia-
ción del sumo sacerdote realizaba la purificación ritual del santuario al 
quitar todos los pecados del año anterior (Lv 16). En cuanto a la puri-
ficación, el santuario era restaurado a su estado adecuado. En el tiempo 
del fin, la restauración a su lugar adecuado incluye una restauración del 
enfoque, alejándose de un sacerdocio falso hacia el ministerio sacerdotal 
de Cristo en el juicio del tiempo del fin, así como una restauración del 
universo a su estado de pureza anterior a la caída.

La purificación y la restauración del santuario a su lugar adecuado tie-
nen en mente el contexto del cuerno pequeño y la obra de abominación 
(Dn 7, 8). ¿Qué detendrá la abominación? A lo largo de la era cristiana se 
ha prestado poca atención al ministerio de Cristo en el santuario celestial. 
Se ha dado mayor atención a sacerdotes humanos en una iglesia humana. 
En otras palabras, los católicos han observado a sus sacerdotes huma-
nos en la tierra en lugar de observar el ministerio de Cristo como Sumo 
Sacerdote en favor de ellos en el cielo. Esto significa que “el lugar de su 
santuario fue echado por tierra” (Dn 8:11). En este contexto, la restau-
ración del santuario celestial significa que la gente volverá a mirar hacia 
la segunda fase del ministerio de Cristo en el cielo, en lugar de observar 
un falso ministerio en la tierra. El cambio de enfoque se da gracias a un 
mensaje enviado por Dios: “Vi volar por en medio del cielo a otro ángel, 

visión, porque es para muchos días” (Dn 8:26). Gabriel habla claramente de un pe-
riodo cercano al final de la era Cristiana. A Daniel se le concedió una visión previa, 
olvidada por el rey Nabucodonosor, que traza los reinos desde la época de Daniel hasta 
que Cristo establezca su Reino (Dn 2:31-44).



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 150-177

Norman R. Gulley166

que tenía el evangelio eterno para predicarlo a los moradores de la tierra, 
a toda nación, tribu, lengua y pueblo, diciendo a gran voz: “Temed a Dios, 
y dadle gloria, porque la hora de su juicio ha llegado; y adorad a aquel que 
hizo el cielo y la tierra, el mar y las fuentes de las aguas” (Ap 14:6–7).

En efecto, el ángel señala hacia el cielo, donde ha llegado la hora del 
juicio de Cristo en su ministerio en el santuario. El enfoque se centra 
en el inicio de la segunda fase del ministerio de Cristo: la fase del juicio.

Estuve mirando hasta que fueron puestos tronos, y se sentó un Anciano 
de días, cuyo vestido era blanco como la nieve, y el pelo de su cabeza 
como lana limpia; su trono llama de fuego, y las ruedas del mismo, fuego 
ardiente. Un río de fuego procedía y salía de delante de él; millares de 
millares le servían, y millones de millones asistían delante de él; el Juez 
se sentó, y los libros fueron abiertos (Dn 7:9–10).

Como resultado de este enfoque, el santuario celestial está siendo 
restaurado a su lugar legítimo en el pensamiento de muchos cristianos. 
El mensaje de Cristo que instaba a la gente a estudiar la abominación en 
Daniel (Mt 24:15) fue dado porque Él quería que los cristianos contem-
plaran su ministerio en el santuario celestial, lejos de la abominación del 
sacerdocio humano en la tierra. Es una abominación pues está en contra 
del evangelio y resta valor a Cristo como el único sacerdote reconocido 
por Dios, el único mediador entre Dios y los hombres. Solo cuando los 
cristianos dejen de mirar a lo humano y dirijan su mirada hacia Cristo 
en su ministerio celestial en el santuario, la verdad dejará de ser piso-
teada. “Puestos los ojos en Jesús, el autor y consumador de la fe, el cual 
por el gozo puesto delante de él sufrió la cruz, menospreciando el opro-
bio, y se sentó a la diestra del trono de Dios” (Heb 12:2).

Robert Letham afirmó: “Si el ministerio ordenado se define en tér-
minos sacerdotales, surge el peligro de que haya intermediarios sacer-
dotales humanos entre Dios y su pueblo. La Iglesia Católica Romana 
históricamente se ha desviado en esta dirección”. Además, “el énfasis en 
el sacerdocio de todos los creyentes a menudo puede socavar el enfo-
que bíblico en el sacerdocio exclusivo de Cristo. El mensaje claro de 
Hebreos es que Cristo es nuestro Sumo Sacerdote, con exclusión de 
todos los demás”.23 Cristo, en el santuario celestial, participa en un jui-
cio investigador, y el veredicto destruirá el falso sistema y liberará a los 
santos. ¡Estas son noticias maravillosas! No es de extrañar que el Apo-
calipsis hable del juicio en el contexto del evangelio eterno (Ap 14:6, 7).

23. Robert Letham, !e Work of Christ: Contours of Christian !eology (Downers 
Grove: InterVarsity, 1993), 122.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 150-177

Otra mirada al juicio preadvenimiento 167

En las Escrituras se encuentran profecías clásicas y apocalípticas; las pri-
meras se dan en tiempo literal, las segundas en tiempo simbólico, como en 
Daniel 7 y 8. En Daniel 7, el escritor habla de un tiempo en el que los santos 
serán perseguidos, y en Daniel 8 habla de un tiempo en el que el sistema 
perseguidor comenzará a ser juzgado. La primera dice que será “tiempo, 
tiempos y la mitad de un tiempo”, y la segunda dice que serán “dos mil tres-
cientas tardes y mañanas” (resaltadas arriba en la Tabla 2). Estas expresiones 
no son las habituales para hablar del tiempo, ni para los escritores bíblicos 
ni para el lenguaje general. Lo usual habría sido decir “tres y medio” (años, 
meses, días o minutos, según el contexto) y “casi siete años”, respectiva-
mente. En otras palabras, las profecías apocalípticas de tiempo usan símbo-
los; las profecías clásicas de tiempo, no. Algunos ejemplos de profecía clásica 
de tiempo son: (1) los 120 años predichos antes del Diluvio (Gn 6:3); (2) los 
400 años de esclavitud predichos para los descendientes de Abraham (Gn 
15:13); (3) los 7 años de abundancia predichos en Egipto (Gn 41:26), que 
serían seguidos de 7 años de hambruna (Gn 41:27); y (4) los 70 años del 
cautiverio babilónico predichos para Judá ( Jer 25:11).

Las profecías temporales anteriores dan tiempo suficiente para que se 
cumplan los diversos propósitos, pero no ocurre así con los tres tiempos 
y medio (Dn 7) y menos aún con los siete años (Dn 8). Si fueran litera-
les, serían períodos de tiempo inadecuados, porque el cuerno pequeño 
surge en el tiempo de la Roma pagana y permanece hasta el tiempo del 
fin, lo que equivale a casi un milenio y medio; y el juicio lleva más de un 
siglo y medio en curso. Por lo tanto, tres años y medio o menos de siete 
años, respectivamente, distan mucho del tiempo necesario.24 William 
Shea compara las profecías clásicas y apocalípticas:

En las profecías encontradas en narrativas históricas del AT, los periodos 
de tiempo están generalmente conectados con gente contemporánea o in-
mediatamente sucesiva al tiempo del profeta. Las profecías apocalípticas, 
por otro lado, no hablan solamente del contexto históricamente inmedia-
to del profeta, sino también de tiempos más distantes –incluso hasta el 

24. Véase los dos capítulos titulados “Year-Day Principle” Partes 1 y 2 en 
William H. Shea, Selected Studies on Prophetic Interpretation (DARCOM 1; Wash-
ington, D.C.: Review & Herald, 1982), 56–88, 89–93. Estos capítulos son un estudio 
meticuloso que provee evidencia de que “un día profético representa un año literal” 
en las profecías apocalípticas. Los símbolos de tiempo empleados en las profecías 
apocalípticas se encuentran en el contexto de otros símbolos, tales como el cuerno 
pequeño, que representa un poder eclesiástico, y las partes de la imagen de Dn 2, que 
representan naciones sucesivas. Este estudio va mucho más allá de lo que necesitamos 
para nuestro propósito, pero es un valioso apoyo para la interpretación de los pasajes 
apocalípticos sobre el tiempo. Estoy en deuda con las ideas de la primera parte.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 150-177

Norman R. Gulley168

tiempo del fin cuando el reino definitivo de Dios sea instituido. Así, una 
diferencia de enfoque –en términos de tiempo–está presente aquí. Las 
profecías clásicas se concentran en los rangos cortos de tiempo mientras 
que las apocalípticas incluyen largos rangos de tiempo. Estas diferencias 
plantean una paradoja. Los periodos de tiempo en las profecías clásicas, 
que se centran en una visión a corto plazo, son más largos que los que 
aparecen en las apocalípticas, que se centran en una visión a largo plazo 
(es decir, si los elementos temporales en las apocalípticas se interpretan 
de manera literal). La forma más razonable de resolver la paradoja y res-
tablecer el paralelismo y el equilibrio en esta ecuación es interpretar los 
períodos de tiempo en las apocalípticas como simbólicos y representati-
vos de períodos considerablemente más largos de tiempo histórico real.25

Con referencia a “tardes y mañanas” (Dn 8:14), el término hebreo para 
esta expresión es ‘erev boqer (ִעֶֶרִֶבְ בֹּקֶַּר), la cual no se encuentra como una 
composición unitaria en la narración de la creación donde dice: “fue la 
tarde (‘erev [ְעֶֶרִֶב]) y la mañana (boqer [ִבֹּקֶַּר])”, seguida de la designación 
del día 1 al día 6 (Gn 1:5, 6, 13, 19, 23, 31). Shea plantea que “esta uni-
dad compuesta no aparece en ninguna otra parte del AT como unidad 
mediante la cual se cuantificaba comúnmente el tiempo de forma numé-
rica. Probablemente fue seleccionada para esta profecía porque era par-
ticularmente apropiada para la actividad del santuario y el simbolismo 
que conllevaba”.26 Considérense algunos ejemplos del santuario: (1) “En 
el tabernáculo de reunión, afuera del velo que está delante del testimonio 
(nótese esta referencia a la ley), las pondrá en orden Aarón y sus hijos para 
que ardan delante de Jehová desde la tarde hasta la mañana” (Ex 27:21a). 
(2) Los holocaustos regulares en el patio se presentarán al Señor “por la 
mañana y por la tarde” (en orden inverso; 1 Cr 16:40a; 2 Cr 2:4).

Con respecto a Levítico 16, eventos específicos ocurrían cronológi-
camente durante el Día de la Expiación típico,27 que era un día de juicio 

25. Shea, Selected Studies, 59.
26. Shea, Selected Studies, 62.
27. Este es un resumen de lo que ocurría en dicho Día de Expiación en los 

servicios del Santuario/Templo del AT. El sumo sacerdote entraba una sola vez en 
el lugar Santísimo. Era un día de juicio, un momento para limpiar de todo pecado el 
Santuario/templo, poniéndolo sobre un chivo expiatorio que era llevado fuera al De-
sierto para morir. Este era el removimiento final de los pecados del pueblo (Lv 16:20-
34). Este tipo apunta al removimiento final del pecado que será puesto sobre Satanás 
antes de su desaparición. Este no es un acto redentivo, como Cristo cargando con los 
pecados de la humanidad en el Calvario (2 Co 5:21). Este es un acto de juicio, porque 
todo el pecado fue causado por Satanás, y por este hecho él será juzgado. Entonces, el 
ministerio lugar Santísimo se completaba fuera del santuario/templos en el desierto. 
El proceso entero sucede en el Día de Expiación (Lv 16:30, 34). Porque la expiación 



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 150-177

Otra mirada al juicio preadvenimiento 169

que iniciaba en el Lugar Santísimo del santuario terrenal y terminaba 
en el desierto, lejos del santuario. Entonces, podríamos esperar que el 
Día de la Expiación antitípico, o la segunda fase del ministerio celestial 
de Cristo, inicie con un proceso similar que termine mucho más allá del 
santuario celestial. Pues el Día de la Expiación antitípico llega hasta el 
juicio final, después del milenio.

 Antíoco IV Epífanes28

Situar al cuerno pequeño en esta secuencia de naciones (como se ve 
arriba) lo coloca claramente muy lejos de Antíoco IV Epífanes (quien 
reinó de 175 a 163 a.C., y muchos cristianos creen que él es el cuerno 
pequeño),29 pues él no está vivo ahora en este tiempo del fin, cuando el 

solo puede realizarse cuando el pecado es finalmente removido, y la causa del pecado 
y los pecadores son finalmente destruidos. El Día de Expiación presente no termina 
en la Segunda Venida, sino incluye un juicio en el milenio y uno post-milenio, y la 
erradicación final del pecado y los pecadores.

28. Dos fuentes primarias sobre Antíoco IV Epífanes son (1) el Primer Libro de 
Macabeos (aunque es un escrito apócrifo, es una historia precisa), y (2) Josefo, Antiqui-
ties of the Jews (véase !e Works of Flavius Josephus [transl. W. Whiston; Grand Rapids: 
Baker, 1974], denominado en los sucesivo como Works), otra fuente precisa de historia. 
Antíoco despojó al templo de muebles, plata, oro y otros tesoros. “Masacró a personas 
y habló con gran arrogancia” (1 Mc 1:20-24). El “santuario quedó desolado como un 
desierto” y “los sábados se convirtieron en un reproche” (1 Mc 1:39). Antíoco “envió 
mensajeros a Jerusalén y a las ciudades de Judá para que siguieran prácticas ajenas al 
país y pusieran fin a los holocaustos, los sacrificios y las libaciones en el santuario, y para 
que violaran el sábado, profanaran las fiestas y contaminaran el santuario y lo consagra-
do; para que construyeran altares, recintos sagrados y templos de ídolos, y sacrificaran 
cerdos y ganado impuro; y dejar a sus hijos sin circuncidar y contaminarse con toda 
práctica impura y profana, para que olvidaran la Ley y cambiaran todas sus ordenanzas 
religiosas; y cualquiera que no obedeciera la orden del rey moriría” (1 Mc 1:43b-50). 
Además, “dondequiera que encontraban el libro de la Ley, lo rompían y lo quemaban, 
y si se descubría a alguien que poseía un libro del pacto o respetaba la Ley, el decreto 
del rey lo condenaba a muerte” (1 Mc 1:56-57). Josefo dijo sobre Antíoco que “dejó el 
templo vacío” y “les prohibió ofrecer los sacrificios diarios que solían ofrecer a Dios, de 
acuerdo con la ley” (Works 3.181; Antiquities, 12.5.4). “Y cuando el rey construyó un altar 
idolátrico sobre el altar de Dios, sacrificó cerdos sobre él, ofreciendo así un sacrificio que 
no se ajustaba ni a la ley ni al culto religioso judío de aquel país. También los obligó a 
abandonar el culto que rendían a su propio Dios y a adorar a aquellos que él consideraba 
dioses; y los obligó a construir templos y a levantar altares idolátricos en cada ciudad y 
aldea, y a ofrecer cerdos en ellos todos los días (Works 3:182; Antiquities 12.5.4). Se trata-
ba de un ministerio diario falso establecido en lugar del prescrito por Dios.

29. La fuente más antigua conocida que defiende la interpretación de Antíoco es 
la del filósofo neo-platonista pagano Porfirio (tercer siglo a.C.; cf. Jeromes Commentary 
on Daniel [transl. G. L. Archer, Jr.; Grand Rapids: Baker, 1977], 80). De acuerdo con 



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 150-177

Norman R. Gulley170

dominio del cuerno pequeño está por ser quitado en la segunda venida de 
Cristo.30 Sin embargo, Antíoco IV Epífanes es un ejemplo local del odio 
contra los judíos, su templo, su culto, el sábado y de un decreto de muerte. 
Lo que Antíoco (y la Roma pagana) hizo a los judíos en su tiempo del 
fin como nación, el cuerno pequeño (Roma papal) lo hará a los cristianos 
durante la era cristiana, y particularmente en su tiempo del fin. La historia 
se repetirá. Lo que el conflicto cósmico hizo contra el pueblo de Dios a 
través de Antíoco en Jerusalén y Judá, el conflicto cósmico lo hará contra 
el pueblo de Dios a escala global antes del regreso de Cristo.

Los académicos han notado una relación estrecha entre Daniel 2 y 
Daniel 7,31 pero no han prestado atención a la conclusión escatológica 
de ambos (Dn 2:31–35, 44, 45; 7:13, 14, 17, 18, 21, 22, 27). Es precisa-
mente este segmento de tiempo el que descalifica a Antíoco IV Epífa-
nes. La afirmación de Maurice Casey de que la destrucción de Antíoco 

Jerónimo, “Porfirio escribió su duodécimo libro contra la profecía de Daniel” (p. 15). 
Aunque Cristo aceptó la profecía de Daniel de una desolación venidera (Mt. 24:25), 
Porfirio rechaza la habilidad de Daniel de predecir el futuro, entonces él descartó al 
siglo 6 a.C. como la fecha de la composición de Daniel, optando por el segundo siglo 
para que las profecías fueran meramente eventos registrados después de haber sucedi-
do (vaticinia ex eventu). Las ideas de Porfirio fueron rechazadas por Jerónimo, Eusebio 
de Cesarea, Apolinario de Laodicea, y Metodios (p. 151), pero los histórico-críticos 
siguen a Porfirio en este sentido. La diferencia básica entre Cristo y estos críticos es su 
visión del mundo. Cristo creía en un Dios que está al control de la historia humana, 
que sabe el fin desde el principio, y por eso puede predecir eventos futuros, y es quien 
evidentemente inspiró a Daniel para presentar predicciones auténticas. De hecho, este 
es un tema fundamental en el libro de Daniel. Estudios recientes aportan evidencias 
para fechar Daniel en el sexto siglo a.C. y consecuentemente para sus predicciones 
(véase Gerhard F. Hasel, “Interpretations of the Chronology of the Seventy Weeks,” 
en 70 Weeks, Leviticus, Nature of Prophecy [ed. F. B. Holbrook; DARCOM 3; Wash;-
ington D.C.: Biblical Research Institute, 1986], 3–63).

30. En Génesis, una “tarde y una mañana” es un día (Gn 1:5b, 8b, 13, 19, 23, 
31b), entonces en Daniel 8:14 representan 2,300 días, que son 2,300 años proféticos 
(véase la evidencia bíblica dada en el artículo). Aquellos que intentan interpreter el 
cuerno pequeño como Antíoco IV Epífanes, de quien su tiempo fue menor de 2,300 
días literales, intentan (pero fallan) encajar el periodo de tiempo rediciendop los 2,300 
días a 2,300 sacrificios de mañanas y tardes, y así a 1,150 días. Keil está en lo correcto 
cuando dice que “no hay fundamento exegético para esta opinión”. Keil y Delitzsch, 
Commentary on the Old Testament, 9:302. Sin embargo, Keil cree que el cuerno pe-
queño es Antíoco, pero no toma en cuenta que el cuerno pequeño debe existir hasta el 
tiempo del fin, que es. 2,000 años después de la muerte de Antíoco.

31. Louis F. Hartman y Alexander A. Di Lella, !e Book of Daniel (AB 23; Gar-
den City: Doubleday, 1978), 208–9; André Lacocque, !e Book of Daniel (transl. D. 
Pellauer; Atlanta: John Knox, 1979), 122; H. C. Leopold, Exposition of Daniel (Grand 
Rapids: Baker, 1969), 276–78.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 150-177

Otra mirada al juicio preadvenimiento 171

inaugura el reino eterno de los judíos carece de evidencia empírica.32 
Jerónimo respondió esta pregunta cuando refutó a Porfirio. Él dijo, si el 
judío Judas Macabeo derrota a Antíoco, ¿cómo llega Judas con las nubes 
del cielo como un Hijo del hombre ante el Anciano de los Días en el 
cielo? (véase Dn 7:9, 13) ¿Cómo se le otorgó el poder real y cómo es que 
su reino es eterno? (véase Dn 7:14).33 Obviamente, la visión profética 
de Daniel 7 va más allá de Judas y Antíoco. En contraste, G.K. Beale se 
refiere al “libro” del juicio de Daniel 7 y 12 como algo que aparece “en 
contextos de persecución escatológica”.34

El Cuerno Pequeño Global 
Apocalipsis 13 dice que el mundo entero seguirá a la primera bestia 

(thērion [θηρίον], bestia salvaje),35 quien recibió su poder, trono y gran 
autoridad de Satanás (Ap 13:2b, 4; 12:9); y el poder de la bestia será 
adorado por todo el mundo (v. 3), y hará guerra contra los santos (v. 
7), aquellos que guardan los mandamientos de Dios (12:17; cf. 14:12). 
Claramente, esta bestia de Apocalipsis 13 es el mismo poder del cuerno 
pequeño de Daniel 7, pues el cuerno pequeño hace guerra contra los 
santos (Dn 7:21) en el tiempo del fin hasta que el veredicto del jui-
cio preadvenimiento es dictado en su contra (7:22, 25, 26). El cuerno 
pequeño es presuntuoso (Dn 7:8b), habla en contra del Altísimo (7:25), 
cambia la ley referente al tiempo (el sábado; 7:25), quita el “sacrifi-
cio continuo” (8:11) y se opone al ministerio del santuario celestial de 
Cristo, el Príncipe (8:11–13).

La Babilonia antigua (en el libro de Daniel) era un tipo de la Babi-
lonia moderna (en el libro de Apocalipsis)36; la Babilonia local, un tipo 
de la Babilonia global; la Babilonia literal, un tipo de la Babilonia espi-
ritual. Ambas Babilonias fuerzan a adorar con un decreto de muerte: (1) 
inclinarse ante la imagen de oro de Nabucodonosor o ser quemado (Dn 

32. Maurice Casey, Son of Man: !e Interpretation and In%uence of Daniel 7 (Lon-
don: SPCK, 1979), 45–46.

33. Jerome Commentary on Daniel, 80, 91.
34. Gregory K. Beale, !e Use of Daniel in Jewish Apocalyptic Literature and in the 

Revelation of St. John (Lanham: University Press of America, 1984), 239.
35. La segunda bestia también es salvaje (θηρίον, Ap 13:11).
36. “Y en su frente un nombre escrito, un misterio: BABILONIA LA GRAN-

DE, LA MADRE DE LAS RAMERAS Y DE LAS ABOMINACIONES DE LA 
TIERRA. Vi a la mujer ebria de la sangre de los santos, y de la sangre de los mártires 
de Jesús; y cuando la vi, quedé asombrado con gran asombro” (Ap 17:5–6).



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 150-177

Norman R. Gulley172

3:1–28), y adorar a la imagen de la bestia o morir (Ap 13:15; la adora-
ción se menciona cinco veces en Apocalipsis 13).

El ministerio diario de Cristo en el santuario celestial (la intercesión 
por sus seguidores) es reemplazado por un sacerdocio papal falso en la 
tierra, donde la iglesia se presenta como el único camino para obtener la 
salvación. Esto cumple la profecía de Dios: “Aun se engrandeció contra 
el Príncipe de los ejércitos [Cristo], y por él fue quitado el continuo 
sacrificio, y el lugar de su santuario fue echado por tierra” (Dn 8:11). 
Durante gran parte de la era cristiana, el sacerdocio falso en la tierra ha 
restado valor al ministerio sacerdotal de Cristo en el cielo y a su ley. Por 
ello, Apocalipsis dice que “el dragón [Satanás, Ap 12:9] se llenó de ira 
contra la mujer; y se fue a hacer guerra contra el resto de la descenden-
cia de ella [remanente cristiano del tiempo del fin], los que guardan los 
mandamientos de Dios y tienen el testimonio de Jesucristo” (Ap 12:17).

Esto incluye el día de adoración. Dios dio una imagen en visión (Dn 
2), y Nabucodonosor construyó una imagen (Dn 3). Ambas eran imá-
genes, pero Nabucodonosor cambió la imagen de Dios (haciéndola toda 
de oro, no solo la cabeza, como en la imagen de Dios) y decretó que 
todos la adorasen. La Babilonia espiritual (el cuerno pequeño / la pri-
mera bestia salvaje) cambia la Ley (Dn 7:25), de un día de adoración a 
otro. Las dos imágenes son tipos de dos días de adoración opuestos. La 
lealtad a Dios es probada por la adoración, la cual incluye su día de ado-
ración. Jesús dijo: “Si me amáis, guardad mis mandamientos” ( Jn 14:15).

Juicio Centrado en Cristo
Durante el proceso del juicio preadvenimiento, los seres inteligentes 

observan para ver si los individuos han aceptado o rechazado la obra sal-
vadora que Jesús realizó por ellos en la cruz.37 Su relación con el juicio 
sustitutivo del Salvador del pacto es determinante. Cristo dijo: “Yo soy el 
camino, y la verdad, y la vida; nadie viene al Padre, sino por mí” ( Jn 14:6).

Es precisamente esto, y nada más, lo que determina el destino personal. 
Dios no nos pide que estemos preocupados por nuestra propia perfección, 
sino por la suya. Es su manto de justicia lo que necesitamos. Por tanto, el 
juicio preadvenimiento está centrado en Cristo y no en el ser humano. 
No es tanto lo que las personas hayan hecho o dejado de hacer per se 
lo que resulta decisivo (Ec 12:14; Mt 12:36–37), sino si han aceptado o 
rechazado lo que Cristo hizo por ellos cuando Él fue juzgado en su lugar 

37. Esto implica aferrarse no solo al Calvario, sino también a la continua inter-
cesión del crucificado, que es el resultado de la cruz.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 150-177

Otra mirada al juicio preadvenimiento 173

en la cruz ( Jn 12:31). Aquellos que se aferran a Cristo son los que irán al 
cielo; aquellos que no, no irán. De este modo, Dios se muestra amoroso 
y justo, permitiendo que la libertad de elección humana sea decisiva. Por 
esta razón el juicio es previo al advenimiento: para que el universo obser-
vador pueda ver que el destino de la humanidad es justo antes de que los 
santos sean llevados al cielo en la segunda venida (1 Ts 4:16–18).

Aceptar la muerte de Cristo es aceptar su expiación sustitutoria por 
la transgresión de la Ley; es aceptar la totalidad de su Ley como un 
regalo, incluyendo el día de adoración escogido (Ex 20:8–11; Gn 2:1–3). 
Si la Ley pudiera ser cambiada, la muerte de Cristo habría sido innece-
saria. El hecho es que su muerte es evidencia de que su Ley es inmuta-
ble, tal como Él lo es. Dios no puede cambiar (Mal 3:6 a), y “Jesucristo 
es el mismo ayer, y hoy, y por los siglos” (Heb 13:8).

Ningún juicio posterior pone en duda el juicio del Calvario, ni se dife-
rencia de él en naturaleza, ni le añade nada, sino que solo revela y aplica lo 
que allí se consumó. En otras palabras, el día del juicio tuvo lugar princi-
palmente en el Calvario.38 Jesús dijo de la cruz: “Ahora es el juicio de este 
mundo; ahora el príncipe de este mundo será echado fuera” ( Jn 12:31). El 
juicio del Calvario significa liberación para el pueblo de Dios y destruc-
ción para sus enemigos. Esto se desarrolla en la historia de la salvación a 
través de los juicios preadvenimiento, milenial y post-milenial. El doble 
veredicto del Calvario de “liberación y destrucción” debe guiar nuestro 
entendimiento del veredicto del juicio preadvenimiento.

Estos juicios subsiguientes son compatibles con el juicio del Cal-
vario39: (1) revelan que Dios es amoroso y justo, y (2) contribuyen a la 

38. Los académicos encuentran correctamente en el Calvario el anti-tipo del Día 
de Expiación (Lv 16), pero casi todos fallan en ver más adelante su correspondencia con 
el juicio preadvenimiento. Una vez que se haya revisado la correspondencia adicional, 
las implicancias de la cruz para entender el juicio preadvenimiento deben ser exploradas.

39. Hay tres juicios conectados con la fase de resolución del ministerio de Cristo, 
y cada uno convence a un segmento diferente de seres creados inteligentes de la justicia 
y el amor de Dios: (1) el juicio preadvenimiento convence a todos los seres inteligentes 
no humanos, además de los relativamente pocos humanos presentes en el cielo hoy; 
(2) el juicio milenial post-advenimiento convence a los redimidos; y (3) el juicio pos-
t-milenial convence a los perdidos. Todos ven que cada individuo decidió su propio 
destino, y que Dios responde a cada uno conforme a su elección. Los ángeles caídos no 
tienen deseo de cambiar, ni tampoco los humanos malvados. Son rebeldes endurecidos 
contra Dios, y lo demuestran reuniéndose para la “batalla” y rodeando “el campamento 
del pueblo de Dios. La ciudad que él ama”, con la obvia intención de conquistarla; 
pero Dios interviene y “descendió fuego del cielo y los devoró” (Ap 20:7–9, presentado 
en tiempo pasado para enfatizar la certeza). En absoluto contraste, los redimidos son 
aquellos que aman a Dios, tienen una relación de corazón con Él, nunca quieren estar 



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 150-177

Norman R. Gulley174

resolución del conflicto cósmico. Por consiguiente, estos juicios no cues-
tionan el don de la salvación de Dios en el Calvario, sino que revelan el 
carácter de Dios en contraste con las acusaciones de Satanás, para que la 
resolución final del conflicto cósmico asegure que el don de la salvación 
logrado en el Calvario nunca esté en peligro por otra rebelión (Nah 1:9).

Conclusión
Jesús prometió que el Espíritu de verdad guiaría a sus seguidores a 

toda la verdad ( Jn 16:13). El libro de Daniel fue cerrado hasta el tiempo 
del fin (Dn 12:8). Nosotros vivimos en el tiempo del fin. Ahora es el 
tiempo en el que debemos orar a Dios para que abra nuestra mente a las 
verdades estudiadas en este artículo. Una de las mayores necesidades de los 
cristianos es responder a la preocupación especí"ca de Cristo: “Cuando veáis 
en el lugar santo la abominación desoladora de que habló el profeta Daniel 
[el que lee, entienda]” (Mt 24:15). Dios ayudó a comprender esto enviando 
el mensaje del primer ángel (Ap 14:6, 7), señalando la fase del ministerio de 
Cristo dedicada al juicio, que derrocará la abominación y revelará la verdad 
acerca de Cristo en el santuario celestial (cf. Dn 7:13–17).

El juicio no repudia al Calvario. El Crucificado es el que intercede por 
los seres humanos. El juicio preadvenimiento forma parte del desarrollo 
de la historia de la salvación a partir de lo que se logró en la cruz. El 
Calvario avanza inexorablemente hacia la liberación del pueblo de Dios y 
la destrucción de sus enemigos, porque ambas cosas fueron logradas por 
Cristo en la cruz. Es por la autoridad del Calvario que Cristo libera a sus 
santos y destruye a Satanás y a todos sus enemigos en las próximas batallas 
del Armagedón (Ap 19:14–21; 20:11–15). Esta será la implementación 
del veredicto del juicio pre y post-advenimiento. La ejecución de la sentencia 
cumple el veredicto de liberación-destrucción del Calvario.

El juicio preadvenimiento tiene un doble veredicto: (1) la liberación 
de los santos de Dios, y (2) la destrucción de sus enemigos, lo cual es 
una revelación del doble veredicto del Calvario. La evidencia contextual 
interna en Daniel, más allá del capítulo 7, parece apoyar también este 
doble veredicto. Así, la “liberación” (arameo shezib [ְִשֵׁׁיזִב], Dn 3:17, 28; 
6:20; netsal [6:16 ;3:29 ,[נָצְַַל; hebreo malat [12:1 ,[מָָלַט) de Daniel y sus 

separados de Él y aman hacer su voluntad. Cristo murió por todos los seres humanos. 
Él desea salvarlos a todos. Pero permite a los humanos la libertad de aceptar o rechazar 
su muerte. Él cargó con los pecados de todo el mundo en el día del juicio del Calvario. 
La aceptación o el rechazo de esa muerte de juicio en su favor es lo que determina el 
destino humano, y nada más



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 150-177

Otra mirada al juicio preadvenimiento 175

tres amigos del foso de los leones y del horno ardiente, ofrece una vis-
lumbre de la liberación en el tiempo del fin de aquellos que tienen sus 
nombres escritos en el “libro” (hebreo sefer [12:1 ,[ִסֵׁפֶֶר), que es el libro 
usado en el juicio preadvenimiento (Dn 7:10). Se trata de una escalada 
desde las liberaciones locales hacia una liberación universal.40 Las libe-
raciones históricas del pueblo de Dios también incluyen la destrucción 
de sus enemigos, tanto en el horno ardiente (Dn 3:22) como en el foso 
de los leones (Dn 6:24).41 De la misma forma, la liberación escatológica 
de los santos tiene su contraparte en la destrucción de sus enemigos (el 
cuerno pequeño; Dn 7:26–27).42

La muerte de Cristo eventualmente destruye al diablo y salva a los 
humanos. “Para esto apareció el Hijo de Dios, para deshacer las obras 
del diablo” (1 Jn 3:8). Cristo “también participó de lo mismo, para 
destruir por medio de la muerte al que tenía el imperio de la muerte, 
esto es, al diablo” (He 2:14). El día del juicio fue el Calvario.43 Jesús 
dijo sobre la cruz: “Ahora es el juicio de este mundo; ahora el príncipe 
de este mundo será echado fuera” ( Jn 12:31; cf. Ap 12:9–13). El juicio 
del Calvario significa la salvación definitiva para el pueblo de Dios y 
la destrucción de su(s) enemigo(s). En el juicio preadvenimiento, el 
pueblo de Dios es liberado (Dn 7:11–14; Ap 19:11–21). Esta es la 
manifestación histórica del doble veredicto del Calvario. Aquí anali-
zamos las dos caras del conflicto cósmico. Todos los que se acojan al 
Calvario serán salvos; los rebeldes no lo serán.

El veredicto de destrucción-liberación fue dado en el primer texto 
evangélico en las Escrituras. Cristo, el Creador, pasa de hablar de la 
maldición del pecado sobre las serpientes (Gn 3:14) a dirigirse a la 

40. Compare la liberación del cautiverio babilónico, tras 70 años, como un tipo 
de la llamada a salir de Babilonia en Apocalipsis 14 y 18.

41. Si se observa en secuencia, la destrucción viene primero antes de la libe-
ración en el incidente del horno ardiente, y al revés en la experiencia del foso de los 
leones. Aunque no se debe abusar de la tipología, hay una correspondencia en el doble 
resultado de “liberación-destrucción” entre estos dos acontecimientos históricos y el 
resultado del juicio preadvenimiento. Parecería que estos acontecimientos históricos 
dan una idea del resultado del juicio apocalíptico preadvenimiento, que culmina con la 
liberación de los santos y la destrucción de sus enemigos en Daniel 12:1 (cf. Ap 16-19).

42. Hans LaRondelle ve correctamente que “las narrativas históricas de las ex-
periencias propias de Daniel en Babilonia y Persia traen también significancia tipoló-
gica para el tiempo del fin”. Hans K. LaRondelle, “!e Middle Ages within the Scope 
of Apocalyptic Prophecy,” JETS 32 (1989): 345. Compárece también idem, Chariots 
of Salvation (Washington, D.C.: Review & Herald, 1987), 155–57.

43. Véase la nota 37.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 150-177

Norman R. Gulley176

serpiente, Satanás (Ap 12:9), declarando que Él pondrá enemistad 
entre Satanás y la mujer (Eva), y entre la descendencia de Satanás 
(sus seguidores; Jn 8:44; Hch 13:10; 1 Jn 3:10) y la descendencia de 
la mujer ( Jesucristo; Ap 12:1–5; cf. Gál 3:16, 19), pues Cristo vino 
a “destruir las obras del diablo” (Heb 2:14; cf. 1 Jn 3:8). Él [singular, 
la única descendencia de la mujer, Jesucristo] magullará [literalmente 
aplastará] la cabeza del diablo [no la de sus seguidores], y el diablo 
herirá el talón de la descendencia de la mujer, Cristo.

A partir de las Escrituras, parece que el conflicto cósmico es princi-
palmente entre Cristo y Satanás.

Satanás inició en el cielo (Ap 12:7-9)
Después de la caída del hombre, se prefijo que Cristo derrotaría a 

Satanás (Gn 3:15)
Cristo derrotó a Satanás en la cruz (Heb. 2:14; Ap 12:9-13)
Cristo destruirá a Satanás al final del milenio (Ap. 20:10)
Cristo tendrá recuerdos eternos del Calvario, “el talón herido” ( Jn 

20:24-27; Zac 12:10, 13:6)
La controversia de Satanás con Cristo revela un odio y un oculta-

miento del ministerio en dos fases de Cristo en el santuario celestial. En 
la actualidad, el juicio previo al advenimiento permite al universo espec-
tador ver que Dios es justo y amoroso en la forma en que se determina 
el destino humano, a través de la libre aceptación o rechazo de la expia-
ción por todos en el Calvario. El desarrollo del veredicto del Calvario 
en el juicio preadvenimiento revela que Dios es amoroso y justo, y por 
lo tanto contrario a la acusación de controversia cósmica que Satanás 
lanza contra él. Si Dios predeterminara el destino humano por decreto 
eterno, independientemente de la respuesta humana hacia él, no sería 
considerado justo en estos juicios finales.

En ningún lugar del santuario terrenal se obtenía el perdón con base 
en la predeterminación. Todos los seres humanos, sin excepción, podían 
recibir la expiación si aceptaban la muerte del sustituto. Una com-
prensión cuidadosa del santuario —el instrumento de enseñanza más 
importante y más utilizado por Dios— habría impedido que la atención 
se centrara en una soberanía de Dios que viola la libertad humana. Si 
la teología hubiera penetrado en la cosmovisión bíblica del conflicto 
cósmico, entonces habría quedado claro que solo se puede considerar a 
Dios como amoroso y justo cuando permite a los seres humanos entrar 
en una respuesta recíproca y libre a su amor, la cual refleja la respuesta 
recíproca y libre al amor en la historia interna de la Trinidad.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 150-177

Otra mirada al juicio preadvenimiento 177

El rechazo del juicio preadvenimiento por parte de muchos acadé-
micos es comprensible. Ellos no desean nada que reste importancia al 
Calvario ni al evangelio. Esa es una inquietud legítima. Sin embargo, 
cuando este juicio se entiende en el contexto del conflicto cósmico, se 
hace evidente que Cristo provee este proceso en beneficio de los demás, al 
igual que el Calvario fue por el bien de los demás. No hay diferencia en el 
amor insondable de Dios en ambos juicios (el del Calvario y el preadveni-
miento). Porque, en cierto sentido, Cristo está siendo juzgado en el juicio 
preadvenimiento; no porque los seres creados tengan el derecho o la capa-
cidad de juzgarlo, sino porque Dios tiene el derecho de revelar su justicia 
y su amor para responder a cualquier pregunta que haya surgido del con-
flicto cósmico. La revelación de Dios es tan abrumadora e irrefutable que 
todos concuerdan en que Él es amoroso y justo, cuando se inclinan ante el 
juicio final (Is 45:23b; Rom 14:11; Flp 2:10, 11; Ap 5:13; 15:3; 19:1–6).

El juicio preadvenimiento es compatible con el Calvario, pues la 
intercesión de Cristo continúa durante el proceso de juicio del Día de 
la Expiación, tal como la intercesión diaria tenía lugar todos los días del 
año litúrgico en el santuario terrenal (Ex 29:38–42; Lv 6:9, 12–13; Nm 
28:3–8). Es el Cristo del Calvario, el Cristo que intercede, a quien se le da 
el veredicto del juicio previo al advenimiento, el cual implementa el doble 
veredicto del Calvario. Así, el juicio preadvenimiento es parte del evan-
gelio, ya que demuestra que las acusaciones del conflicto contra Dios son 
falsas, y allana el camino para que la redención encuentre su culminación 
en la restauración; porque no hay redención sin restauración. En otras 
palabras, no hay culminación del evangelio sin el juicio preadvenimiento.


