
Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 126-149

RESUMEN

“La ‘iglesia’ en el Antiguo Testamento: Perspectiva sistemática, lingüís-
tica y metafórica”— El presente estudio examina la forma en que se utili-
zan e integran los datos del Antiguo Testamento en estudios eclesiológicos 
hasta 2005. Luego de un breve repaso de las conexiones lingüísticas (viendo 
la ruta del TM a través de la LXX hasta el NT), se centra en la importante 
contribución que el estudio de las metáforas puede hacer en este contexto. 
Como punto de partida, destaca las dos metáforas de “familia” y “cuerpo” 
como vínculos importantes entre el Antiguo Testamento y el Nuevo Testa-
mento, proporcionando una base conceptual útil para una eclesiología que 
está basada en ambos Testamentos.

Palabras clave: Eclesiología, Antiguo Testamento, familia, metáforas, te-
ología sistemática, iglesia.

ABSTRACT

“!e ‘church’ in the Old Testament: Systematic, Linguistic, and Metha-
phoric perspectives” — !is study examines how Old Testament data is 
used and integrated into ecclesiological studies up to 2005. After a brief 
review of linguistic connections (looking at the path from the MT through 
the LXX to the NT), it focuses on the important contribution that the study 
of metaphors can make in this context. As a starting point, it highlights the 
two metaphors of “family” and “body” as important links between the Old 
Testament and the New Testament, providing a useful conceptual basis for 
an ecclesiology that is grounded in both Testaments.

Keywords: Ecclesiology, Old Testament, family, metaphors, systematic 
theology, church.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 126-149

https://doi.org/10.17162/rbo.v22i2.2183

LA “IGLESIA” EN EL ANTIGUO TESTAMENTO: 
PERSPECTIVA SISTEMÁTICA, LINGÜÍSTICA Y 

METAFÓRICA1

Gerald A. Klingbeil

Introducción
El concepto de iglesia se asocia principalmente con Jesús y el cris-

tianismo primitivo, que marcaron un cambio evidente en la definición 
del pueblo de Dios desde un ángulo principalmente étnico hacia una 
perspectiva más inclusiva que traspasa las fronteras étnicas. Aunque 
existen numerosos estudios que tratan de la relación entre Israel y la 
Iglesia, estos se centran principalmente en el periodo posterior a la 
muerte y resurrección de Cristo,2 y se ha escrito muy poco sobre el con-

1. Agradecemos a Eliazar Huillca y Gonzalo Reyes por su valiosa colaboración 
en la traducción del presente artículo del inglés al español. Asimismo, se reconoce los 
derechos de la primera publicación del texto original en inglés en el Journal of Asia 
Adventist Seminary, disponible en: https://journals.aiias.edu/jaas/article/view/623. La 
referencia completa del artículo original es: Gerald A. Klingbeil, “!e ‘Church’ in 
the Old Testament: Systematic, Linguistic, and Metaphoric Perspectives”, Journal of Asia 
Adventist Seminary 9, no 1 (2006): 13–33.

2. Esto es, en efecto, una cuestión polémica tanto en el pensamiento teológico 
general como en recientes debates en el adventismo. Obviamente, la interpretación 
dispensacionalista de la profecía bíblica, con su peculiar acercamiento hermeneútico 
y su fuerte interés en el Israel moderno, ha sido una fuerza impulsora de los estudios 
observando a Israel y la iglesia. Para una perspectiva más progresista y actualizada 
del dispensacionalismo, véase Craig A. Blaising y Darrell L. Bock, eds., Dispensa-
tionalism, Israel and the Church: !e Search for De"nition (Grand Rapids: Zondervan, 
1992). Compare también Steve Motyer, Israel in the Plan of God. Light on Today’s De-
bate (Leicester: InterVarsity, 1989); Darrell L. Bock, “Current Messianic Activity and 
OT Davidic Promise: Dispensationalism, Hermeneutics, and NT Fulfillment”, TJ 
15 (1994): 55-87, o Russell D. Moore, “Till Every Foe is Vanquished: Emerging So-
ciopolitical Implications of Progressive Dispensational Eschatology”, en Looking into 
the Future. Evangelical Studies in Eschatology, ed. David W. Baker (Evangelical !eo-
logical Sodiety Studies; Grand Rapids: Baker, 2001), 342-61, los cuales proporcio-
nan una introducción concisa o una perspectiva actualizada del método teológico del 
dispensacionalismo. Desde una perspectiva adventista, la cuestión ha generado cierto 
debate teológico en las últimas décadas. Véase Hans K. La Rondelle, !e Israel of God 
in Prophecy. Principles of Prophetic Interpretation (Andrews University Monographs, 
Studies in Religion 8; Berrien Springs: Andrews University Press, 1983); Norman R. 
Gulley, “Progressive Dispensationalism: A Review of a Recent Publication”, AUSS 32 



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 126-149

Gerald A. Klingbeil128

cepto de iglesia en el Antiguo Testamento. En este estudio, se revisará 
primeramente cómo los datos bíblicos de características del Antiguo 
Testamento figuran en los recientes estudios eclesiológicos hasta 2005, 
incluyendo las teologías sistemáticas y monografías.3 En la siguiente 
sección, se revisarán las pruebas lingüísticas a las que suelen referirse la 
mayoría de los estudios eclesiológicos, en particular el uso y la función 
de ἐκκλησία “iglesia” y συναγωγή “sinagoga” en el Nuevo Testamento y 
su uso en la traducción griega del Antiguo Testamento, generalmente 
conocida como Septuaginta. La tercera sección de este estudio ampliará 
la perspectiva desde un punto de vista exclusivamente lingüístico o ter-
minológico hacia una perspectiva conceptual más amplia, en un intento 
de integrar los frutos de la investigación reciente sobre la metáfora, cen-
trándose en las metáforas de la familia y el cuerpo aplicadas al pueblo de 
Dios en el Antiguo y el Nuevo Testamento. Por último, se quiere señalar 
las conexiones entre la descripción conceptual del pueblo de Dios en el 
Antiguo y en el Nuevo Testamento, que son muy relevantes para esta-
blecer una eclesiología bíblica.

El rol del Antiguo Testamento en                                                       
los estudios eclesiológicos recientes

El estudio de la eclesiología es una parte integral de la teología 
sistemática, a menudo se presenta en relación con otros grandes temas 
teológicos, tales como la naturaleza de la Escritura (incluyendo la Reve-
lación y la Inspiración), Dios, el hombre, el pecado, Cristo, la Salvación 
y la escatología.4 Interesantemente, la reciente y enorme obra Prolegom-

(1994): 41-46; Norman R. Gulley, “Una evaluación de la hermenéutica dispensacional 
acerca de Israel”, en Entender la Palabra. Hermenéutica Adventista para el Nuevo Siglo, 
Merling Alomia et al. ed. (Cochabamba: Bolivian Adventist University Press, 2000), 
237-68; Reinaldo Siqueira, “!e ‘Mystery’ of Israel and the Church”, Shabbat Shalom 
48 (Otoño 2001): 17-18; Jacques Doukhan, Israel and the Church: Two Voices for the 
Same God (Peabody: Hendrickson, 2002); o Gerhard Pfandl, “Israel and the Church”, 
Journal of the Adventist !eological Society 13.2 (2002):15-29.

3. Debido a las limitaciones de espacio en este estudio, no se pretende ofrecer 
una revisión bibliográfica completa de las últimas décadas. Se ha limitado a interactu-
ar principalmente con los estudios más recientes hasta 2005.

4. Para una revisión rápida de las diferentes disciplinas en los estudios teológicos 
y los temas importantes de la teología sistemática (así como su interacción con otras 
disciplinas de estudios teológicos), véase Ekkehardt Muller, “!eological !inking in 
the Adventist Church”, DavarLogos 1 (2002): 125-47, esp. 127-31. Wayne Grudem, 
Systematic !eology. An Introduction to Biblical Doctrine (Leicester: InterVarsity; Grand 
Rapids: Zondervan, 1994), 21, define teología sistemática como “cualquier estudio 



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 126-149

La “ iglesia” en el Antiguo Testamento 129

ena to a Systematic !eology de Norman Gulley, escrito desde una per-
spectiva Adventista del Séptimo Día, presenta las categorías estándar 
de los estudios teológicos desde la perspectiva del gran conflicto entre 
el bien y el mal, introduciendo un importante elemento nuevo en la 
teología sistemática que generalmente no se enfatiza en la presentación 
sistemática de la doctrina bíblica.5

¿Qué lugar ocupa el Antiguo Testamento en estos apartados 
eclesiológicos? En la Teología Sistemática de Grudem aparece solo fugaz-
mente en una sección que trata de la Iglesia e Israel, donde Grudem 
defiende su posición no dispensacionalista. Sin embargo, la mayor parte 
del debate bíblico se centra en la sección crucial de Romanos 7-9, así 
como en la Epístola a los Efesios.6 Él enfatiza la naturaleza distinta del 
Israel del Antiguo Testamento y la Iglesia del Nuevo Testamento, que 
incluye en un solo cuerpo tanto a creyentes judíos como a gentiles. En la 
discusión eclesiológica de Grudem se tiene la impresión de que la iglesia 
inició solo en el Nuevo Testamento y que el Antiguo Testamento y su 
énfasis en el pueblo de Dios no tiene ningún significado teológico real.

En el mismo año en el que la Teología Sistemática de Grudem apa-
reció, Stanley Grenz publicó su !eology for the Community of God, que 
también incluye una sección sustancial enfocada en la eclesiología.7 
Como ocurre en muchos tratados sistemáticos sobre la Iglesia, Grenz 
inicia su presentación eclesiológica con un análisis del término griego 
ἐκκλησία “iglesia” y su uso en la Septuaginta y en el Nuevo Testamento.8 
Esto es seguido de introducciones a las principales metáforas neotesta-

que responda a la pregunta ¿‘qué nos enseña hoy toda la Biblia’ sobre un tema determi -
nado?” Aunque es consciente de la existencia de la teología histórica, teología filosó-
fica, y la apologética, Grudem excluye estos elementos en su definición de la teología 
sistemática, aunque a veces se incluyen en esta disciplina.

5. Norman R. Gulley, Systematic !eology. Prolegomena (Berrien Springs: An-
drews University Press, 2003), xxiii.

6. Grudem, Systematic !eology, 859-63. La sección eclesiológica del trabajo de 
Grudem es bastante sustancial e incluye un centenar de páginas (953-853), aunque si 
uno incluye las ordenanzas de la iglesia (como Grudem lo hace) la sección sería incluso 
más larga (853-1088).

7. Stanley J. Grenz, !eology for the Community of God (Nashville: Broadman & 
Holman, 1994), 601-742. Como el título sugiere, Grenz parece hacer de la comuni-
dad, y no necesariamente de las Escrituras, la perspectiva temática integradora de su 
teología sistemática. Esto explica la ausencia de una sección significativa que trate so-
bre la doctrina de la Escritura, incluyendo la inspiración y la revelación. Véase también 
las observaciones críticas en Gulley, Systematic !eology: Prolegomena, xxvi, 99-110.

8. Grenz, !eology for the Community of God, 605-6. Él menciona dos referencias 
del Antiguo Testamento.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 126-149

Gerald A. Klingbeil130

mentarias de la iglesia, i.e., como nación, cuerpo y templo. La siguiente 
gran sección trata sobre el concepto bíblico del reino, incluyendo un 
sucinto análisis de esta idea en el Antiguo Testamento.9 Desafortun-
adamente, este es el resumen total de la interacción de Grenz con el 
Antiguo Testamento.10

En 1995, James Garrett Jr. publicó el segundo volumen de su System-
atic !eology: Biblical, Historical, and Evangelical que también incluye una 
sección sustancial enfocada en la Iglesia.11 Como ya se vio en los trabajos 
anteriores, Garrett también inicia con una breve revisión de los datos léx-
icos concernientes a ἐκκλησία “iglesia”. El dedica menos de dos páginas a 
esta sección y en realidad nunca recurre al Antiguo Testamento.

Millard Erickson ha sido una de las mayores influencias en el pens-
amiento evangélico por los últimos 35 años,12 empezando con la pub-
licación de su disertación doctoral en 196813 así como sus obras en tres 
volúmenes Readings in Christian !eology14 y su posterior Christian 
!eology.15 En la segunda edición de Introducing Christian Doctrine, 
Erickson dedica 30 páginas al estudio de la iglesia siguiendo un patrón 
ya visto en estudios anteriores: una breve sección sobre terminología, 
incluyendo ἐκκλησία “iglesia”, seguida por una introducción a tres 
imágenes bíblicas de la iglesia, a saber, el pueblo, el cuerpo de Cristo, 
el templo del Espíritu Santo.16 Aunque no hay que olvidar que este es 
un libro introductorio a la teología sistemática para estudiantes uni-
versitarios, la ausencia de referencias al Antiguo Testamento es noto-

9. Grenz, !eology for the Community of God, 615-16.
10. Secciones posteriores de su eclesiología tratan sobre los ministerios de 

la Iglesia, actos de compromiso y la Iglesia (e.g., ordenanzas, bautismo, la cena del 
Señor), así como la organización de la Iglesia (incluyendo el tema de la ordenación).

11. James Leo Garrett, Jr., Systematic !eology. Biblical, Historical, and Evangel-
ical, vol. 2 (Grand Rapids: Eerdmans, 1995), 455-644.

12. Una buena introducción a la vida y ministerio de Millard y a los forjadores 
y el contexto de su teología se puede encontrar en David S. Dockery, “Millard J. Er-
ickson: !eologian for the Church”, en New Dimensions in Evangelical !ought: Essays 
in Honor of Millard J. Erickson, ed. David S. Dockery (Downers Grove: InterVarsity, 
1998), 17-31.

13. Millard J. Erickson, !e New Evangelical !eology (Westwood: Revell, 
1968).

14. Millard J. Erickson, Readings in Christian !eology, 3 vols. (Grand Rapids: Baker, 
1973-1979).

15. Millard J. Erickson, Christian !eology, 3 vols. (Grand Rapids: Baker, 1983-
1985).

16. Millard J. Erickson, Introducing Christian Doctrine, 2 ed. (Grand Rapids: 
Baker, 2001), 339-68, esp. 340-45.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 126-149

La “ iglesia” en el Antiguo Testamento 131

ria. Una vez más, ἐκκλησία es algo que solo aparece en tiempos del NT. 
Se puede encontrar una posición similar en muchos otros trabajos que 
tratan sobre este asunto.17

En 1997 William Barr editó un volumen interesante titulado 
Constructive Christian !eology in the Worldwide Church, que contiene 
cuarenta (mayormente cortos) capítulos escritos por diferentes con-
tribuyentes revisando el estado del arte de la Teología Cristiana en el 
contexto de la globalización de la hermeneútica y la teología.18 Siete 
capítulos se enfocan en la iglesia, sin embargo, ninguno presenta una 
perspectiva bíblica sistemática.19 Esto parece reflejar la tendencia gen-
eral a reemplazar la reflexión bíblica sistemática con discusiones cul-
turalmente relevantes.20

Boyd Hunt incluye un artículo de revisión sobre tendencias actuales 
del pensamiento evangélico sobre eclesiología en el Festschrift dedicado 
a Millard Erickson en 1998.21 Iniciando con los recursos bíblicos o fun-
damentos relevantes para una eclesiología basada en la Biblia, él, sor-
prendentemente, enfatiza la importancia del Antiguo Testamento para 
una eclesiología bíblica.

La inestimable importancia del Antiguo Testamento es que la idea de la 
Iglesia del Nuevo Testamento está profundamente enraizada en las Escri-
tura Hebreas. De acuerdo con el Antiguo Testamento, Israel es el pueblo 
de Dios, elegido no solo para privilegio sino también para la misión. Los 
profetas esperaban un próximo gran día del Señor y un nuevo pacto, que 
crearía el nuevo pueblo de Dios en los últimos días (Jer 31:31-34). Aunque 
esta enseñanza del Antiguo Testamento, significante como es, permanece 

17. Véase por ejemplo, Rufino Velasco, La Iglesia de Jesus: Proceso histórico de la 
conciencia eclesial (Estella: Verbo Divino, 1992), 15-20, 39-40, donde este principio se 
afirma claramente, la iglesia es post-Jesús.

18. William R. Barr, ed., Constructive Christian !eology in the Worldwide Church 
(Grand Rapids: Eerdmans, 1997).

19. La mayoría de los capítulos se enfocan en asuntos sociales, contextuales y 
culturales en conexión con la eclesiología. Por ejemplo, “!e Role of the Church in 
a Pluralist Society”, “!e Understanding of the Church Emerging in the Bilateral 
Dialogues—Coherence or Divergence?”, o “!e Church’s Witness in Evangelism and 
Social Praxis”, por mencionar algunos.

20. Véase mi discusión crítica del fenómeno de la crítica cultural en los estudios 
bíblicos y en el amplio campo de la hermenéutica bíblica en Gerald A. Klingbeil, 
“Cultural Criticism and Biblical Hermeneutics: Definition, Origins, Benefits, and 
Challenges”, BBR 15 (2005): 261-77.

21. Boyd Hunt, “New Dimensions in Church”, en New Dimensions in Evan-
gelical !ought. Essays in Honor of Millard J. Erickson (ed. David S. Dockery; Downers 
Grove: InterVarsity, 1998), 338-53.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 126-149

Gerald A. Klingbeil132

incompleta. La idea del pueblo de Dios del Nuevo Testamento trasciende 
de lejos las limitaciones étnicas (Judío), políticas (reino nación), y culticas 
(sacrificios del templo, rituales sacerdotales, días santos) asociadas con la 
idea del pueblo de Dios del Antiguo Testamento.22

Parece que, después de todo, el Antiguo Testamento no es del todo 
inútil para establecer una eclesiología viable. Por alentadora que parezca 
esta afirmación, Hunt no hace mención del Antiguo Testamento cuando 
discute las múltiples imágenes de la iglesia, su naturaleza y misión, la 
forma de la iglesia, y su necesidad de renovación continua. De ahí que 
se percibe un desfase entre su premisa introductoria y la posterior apli-
cación práctica de este marco teórico.

En 2001 Joseph Hellerman publicó !e Ancient Church as Family, que 
explora la literatura de los primeros tres siglos de la iglesia en términos 
de identidad de grupo y formación como parentesco sustituto.23 Después 
de una breve introducción al entorno social en el que el cristianismo se 
desarrolló, Hellerman describe diferentes fundamentos conceptuales de 
los sistemas familiares mediterráneos. La tesis básica del estudio sugi-
ere que el cristianismo primitivo entendía la iglesia como un grupo de 
parentesco patrilineal alternativo y constituye una lectura fascinante. 
Un elemento importante en la metodología de Hellerman es la investi-
gación en ciencias sociales, incluyendo la antropología y sociología. Sin 
embargo, está claro que el autor está más interesado en documentar el 
desarrollo de este concepto durante los tres primeros siglos de la Iglesia 
cristiana que en establecer sus orígenes en el Antiguo Testamento.24

En 2001, Wes Howard-Brook publicó !e Church before Christianity 
que examina a los primeros seguidores de Jesús y su comprensión y apli-
cación de Cristo resucitado como la base de su comunidad compartida.25 
El foco histórico del volumen en las realidades de la iglesia del siglo I d.C. 
es útil (en comparación con los movimientos sistemáticos más generales 
analizados hasta ahora), pero no va más allá de la época de Cristo. Además, 
fuera de su análisis del término griego ἐκκλησία “iglesia”, donde lo conecta 

22. Hunt, “New Dimensions in Church”, 339. 
23. Joseph H. Hellerman, !e Ancient Church as Family (Minneapolis: For-

tress, 2001).
24. Hellerman dedica solo cuatro páginas a la discusión del concepto del “pueu-

blo de Dios” en el Antiguo Testamento, Ibid., 59-62. Sin embargo, señala que la 
terminología de hermanos no solo se asocia a los parientes de sangre (o antepasados), 
sino que va más allá de la relación familiar directa y enlaza diferentes (a menudo an-
tagónicos) familias, clanes, y grupos tribales, Ibid, 61.

25. Wes Howard-Brook, !e Church before Christianity (Maryknoll: Orbis, 2001).



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 126-149

La “ iglesia” en el Antiguo Testamento 133

con la asamblea del pueblo en el Antiguo Testamento, se enfoca mayor-
mente en las practicas relevantes de la iglesia neotestamentaria, incluy-
endo los ritos del bautismo, de la cena del Señor, de la oración personal, 
del estudio de la Biblia (lo que significaba en el contexto del primer siglo 
d.C.) y del discernimiento espiritual en comunidad.

El año 2002 se publicaron dos volúmenes relevantes sobre eclesi-
ología. Veli-Matti Kärkkäinen, profesor asociado de teología sistemática 
en el Seminario Teológico Fuller, presentó una concisa introducción a 
la Eclesiología desde una perspectiva ecuménica, histórica y global.26 
Desafortunadamente, Kärkkäinen no inicia con datos bíblicos, sino 
con diferentes confesiones eclesiológicas, seguido de una discusión de 
principios eclesiológicos contemporáneas, y finalmente remata el tra-
bajo con una mirada de la situación global de la iglesia, enfocándose 
predominantemente en contextos no occidentales. El problema con el 
trabajo de Kärkkäinen es que es básicamente descriptivo pero carece de 
interacción crítica con diferentes posturas eclesiológicas, así como de la 
elaboración de una eclesiología basada en la Biblia.27

En el mismo año, el sexto volumen de una teología sistemática inte-
gral de siete volúmenes que trata exclusivamente de la iglesia fue publi-
cada por Donald Bloesch.28 El volumen contiene 350 páginas (incluy-
endo índices) y, después de definir cinco desafíos contemporáneos de 
la eclesiología (autoridad e infalibilidad, misión, adoración, marcas y 
señales, y unidad), el autor intenta desarrollar sistemáticamente estas 
cuestiones. En su mayor parte, el trabajo se enfoca en la interacción 
de estudios teológico-sistemáticos previos, a menudo carentes de una 
sólida argumentación bíblica. Esto no es en absoluto accidental, como 
admite el propio Bloesch.

La teología no es autobiografía: su objeto no es el camino de la fe del cam-
inante cristiano. La teología tampoco es la sistematización de las enseñan-
zas de la Biblia. La tarea dogmática no consiste únicamente en averiguar 
que los profetas y apóstoles dijeron, sino determinar lo que debemos decir 
ahora en base al testimonio de ellos. En el cumplimiento de esta tarea, no 

26. Veli-Matti Kärkkäinen, An Introduction to Ecclesiology: Ecumenical, Histori-
cal and Global Perspectives (Downers Grove: InterVarsity, 2002).

27. Esto se observa en Daniel O. Plenc, revisión de Veli-Matti Kärkkäinen, An 
Introduction to Ecclesiology: Ecumenical, Historical and Global Perspectives, DavarLogos 
3 (2004): 87.

28. Donald G. Bloesch, !e Church. Sacraments, Worship, Ministry, Mission 
(Christian Foundations 6; Downers Grove: InterVarsity, 2002).



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 126-149

Gerald A. Klingbeil134

solo estudiamos las Escrituras, sino también tratamos de entender lo que el 
Espíritu está diciendo en la Escritura y a la iglesia en cada época.29

Quizá debido a este particular concepto teológico, no se pudo 
encontrar ninguna sección relevante tratando el tema de la Iglesia en el 
Antiguo Testamento.30

Estas tendencias se reflejan en gran medida en el contexto denom-
inacional de la Iglesia Adventista del Séptimo Día, aunque son visibles 
señales de cambio que sugieren una interacción más seria con el Antiguo 
Testamento en los estudios eclesiológicos adventistas.31 La publicación 
del Handbook of Seventh-day Adventist !eology en el 2000 marcó un 
evento importante en el pensamiento adventista sobre eclesiología. El 
artículo que trata sobre la iglesia tiene como autor a Raoul Dederen de 
la Universidad de Andrews32 e incluye bastantes referencias al Antiguo 
Testamento, particularmente cuando discute el rol de la iglesia como 
“Israel fiel”, la relación pactual entre YHWH y su pueblo y la iglesia 
como Israel espiritual.33 El artículo en sí mismo incluye nueve secciones 
mayores: la iglesia en el plan de Dios, la naturaleza y el alcance de la 
iglesia, imágenes bíblicas de la iglesia, la misión de la iglesia, el gobierno 
de la iglesia, las características de la iglesia, y una mirada seria sobre el 
futuro de la iglesia. Después de estas observaciones teológicas, Dederen 
también proporciona una reseña útil de la iglesia desde sus inicios en 
el NT, así como una selección de comentarios de Ellen White sobre la 
iglesia. Fiel al propósito del volumen, Dederen sigue una aproximación 
teológica sistemática de eclesiología que presenta los conceptos básicos 

29. Bloesch, !e Church. Sacraments, 23. Aunque no es necesariamente relevante 
para el tema actual, parece ser que el concepto de la Escritura de Bloesch está influen-
ciada por la teología del encuentro de Barth y su propio concepto básico de inspiración 
y revelación. 

30. Bloesch utiliza el Antiguo Testamento ahora y entonces de forma ilustrativa 
y contrastiva. Véase, por ejemplo, en su discusión sobre el ministerio de las mujeres 
donde el provee muchas referencias en el Antiguo Testamento, Ibid, 219-20.

31. Recientemente, he completado una revisión bibliográfica de diez años de 
reflexión bíblica y teológica sobre la iglesia dentro del contexto denominacional de 
la Iglesia Adventista del Séptimo Día. Véase Gerald A. Klingbeil, “Ecclesiology in 
Seventh-day Adventist !eological Research 1995-2004: A Brief Introduction and 
Bibliographical Guide”, AUSS 43 (2005): 11-29. A continuación, haré referencia a las 
publicaciones más relevantes.

32. Raoul Dederen, “!e Church”, en Handbook of Seventh-day Adventist !eol-
ogy, ed. Raoul Dederen (Hagerstown: Review & Herald, 2000), 538-81.

33. Dederen, “!e Church”, 543-48.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 126-149

La “ iglesia” en el Antiguo Testamento 135

juntos con referencias bíblicas cruciales, sin entrar necesariamente en 
discusiones exegéticas detalladas.

Aunque ha habido otros estudios eclesiológicos relevantes desde la 
perspectiva Adventista del Séptimo Día, el actual interés en el uso del 
Antiguo Testamento en la formulación de tal eclesiología me lleva a 
limitar mis comentarios a un número de estudios que aparecieron en 
2002 en un volumen titulado Pensar la iglesia hoy: hacia una eclesiología 
adventista, que contiene 35 artículos selectos leídos durante el Cuarto 
Simposio Bíblico-Teológico Sudamericano, celebrado del 30 de Agosto 
al 02 de Septiembre de 2001, en la Universidad Adventista del Plata 
en Argentina.34 El volumen está dividido en cinco secciones diferentes, 
tratando con (1) asuntos exegéticos y bíblicos de la iglesia, (2) grandes 
cuestiones teológicas, (3) reflexiones históricas, (4) tópicos relaciona-
dos a la iglesia en el mundo, y (5) aplicaciones prácticas de una eclesi-
ología Adventista del Séptimo Día replanteada. En la primera sección, 
varios estudios son particularmente relevantes para el presente debate. 
En total, seis capítulos (que suman unas 100 páginas) abordan la ecle-
siología o las cuestiones eclesiológicas desde la perspectiva del Antiguo 
Testamento, lo que, por sí mismo, es innovador. Efraín Velásquez exam-
ina la entidad social “tribu” (como es estudiada por los sociólogos) como 
un posible paradigma para una eclesiología Adventista del Séptimo Día 
que interactúa seriamente con el Antiguo Testamento.35 Gerald Kling-
beil estudia la dicotomía entre individualismo y colectivismo tal como 
aparece retratado en los textos relevantes del Antiguo Testamento,36 
mientras que Martin Klingbeil examina las múltiples metáforas divinas 
de los Salmos y se pregunta qué metáfora de Dios hablaría a la igle-
sia hoy.37 Otros estudios implican una atención cuidadosa a contextos 
bíblicos particulares, por ejemplo, la unidad de la iglesia de acuerdo con 

34. Gerald A. Klingbeil, Martin G. Klingbeil, y Miguel Ángel Núñez, eds., 
Pensar la iglesia hoy: hacia una eclesiología adventista. Estudios teológicos presentados du-
rante el IV Simposio Bíblico-Teólogico Sudamericano en honor a Raoul Dederen (Liberta-
dor San Martin, Argentina: River Plate Adventist University Press, 2002).

35. Efraín Velásquez, “La tribu: hacia una eclesiología adventista basada en las 
Escrituras Hebreas”, en Pensar la iglesia hoy: hacia una eclesiología adventista. Estudios 
teológicos presentados durante el IV Simposio Bíblico-Teológico Sudamericano en honor a Raoul 
Dederen, ed. Gerald A. Klingbeil, Martin G. Klingbeil, y Miguel Ángel Núñez (LibG-
ertador San Martin, Argentina: River Plate Adventist University Press, 2002), 25-40.

36. Gerald A. Klingbeil, “Entre individualismo y colectivismo: hacia una persr-
pectiva bíblica de la naturaleza de la iglesia”, en Pensar la iglesia hoy, 3-22.

37. Martin G. Klingbeil, “‘De lo profundo, Jehová, a ti clamo.’ Conocer al Dios 
de Israel a través del himnario veterotestamentario”, en Pensar la iglesia hoy, 41-56.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 126-149

Gerald A. Klingbeil136

Sal 133,38 el tema del remanente en la literatura sapiencial del Antiguo 
Testamento,39 o principios eclesiológicos en el libro de Daniel.40

Para resumir esta parte del presente estudio, ha quedado claro que el 
Antiguo Testamento no desempeña un papel importante en los estudios 
eclesiológicos recientes hasta el 2005, en especial aquellos que son nat-
uralmente sistemáticos. La mayoría de los debates eclesiológicos se cen-
tran en los textos del Nuevo Testamento, pero no incluyen realidades, 
conceptos o referencias al Antiguo Testamento. Aparte de la cuestión 
más controvertida de Israel (particularmente el Israel moderno) y la 
iglesia, se tiene la impresión, basada en una lectura de la mayoría de los 
estudios eclesiológicos, que la iglesia es una idea divina tardía, total-
mente desconectada de (o en el mejor de los casos, solo vagamente aso-
ciada) las realidades descritas en el Antiguo Testamento. Detrás de esta 
cuestión, se intuye cuestiones hermenéuticas subyacentes aún más serias, 
como la validez del Antiguo Testamento para el creyente que vive en el 
periodo del Nuevo Testamento, la hermenéutica de las Escrituras per se 
y el problema de cómo ha de emprenderse la teología sistemática. Aun-
que en el presente contexto es imposible debatir estas cuestiones, recon-
ocer su presencia puede ser un paso importante para superar algunas 
de sus limitaciones. Sin embargo, como se puede ver en la publicación 
del 2002 Pensar la iglesia hoy: hacia una eclesiología adventista, parece 
haber una creciente conciencia en la erudición adventista del séptimo 
día (¡al menos en la periferia!)41 de la importancia y, hasta cierto punto, 
de la continuidad entre el Antiguo Testamento y el Nuevo Testamento, 
ambos reflejados en una eclesiología verdaderamente bíblica.

Conexiones lingüísticas: El uso de                                          
ἐκκλησία y συναγωγή en la LXX

La léxica estándar ofrece un buen resumen del uso de los térmi-
nos griegos ἐκκλησία “iglesia” y συναγωγή “sinagoga” en el contexto del 

38. Richard W. Medina, “La unidad de la iglesia según el Salmo 133”, en Pensar 
la iglesia hoy, 57-69.

39. Hector Urrutia, “El mensaje del remanente final en los libros sapienciales”, 
en Pensar la iglesia hoy, 71-92.

40. Carlos Elías Mora, “Principios eclesiológicos hallados en el libro de DaD-
niel”, en Pensar la iglesia hoy, 93-103.

41. Se utiliza el término “periferia” con el trasfondo del debate centro-periferia 
que está haciendo estragos en la hermenéutica bíblica, que implica la interacción del 
pensamiento teológico occidental (=centro) con el pensamiento no occidental (es decir, 
Asía, África, Sudamérica y Centroamérica).



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 126-149

La “ iglesia” en el Antiguo Testamento 137

Nuevo Testamento, por lo que no es necesario repetirlo aquí.42 Es sufi-
ciente decir que ἐκκλησία es derivada de la combinación de la prep-
osición ἐκ y el verbo καλεο “llamar” y se relacionaba sobre todo con 
convocatorias oficiales en el griego clásico y aparecía generalmente en 
contextos políticos o muy estructurados.43 Por otro lado, συναγωγή tenía 
un sentido mucho más amplio y se refería a la recogida o reunión de 
cosas y personas.

Sin embargo, en el contexto del presente estudio, estamos más inte-
resados en el uso de los términos en la LXX, la traducción del Anti-
guo Testamento al Griego que era más frecuentemente utilizada en la 
iglesia cristiana primitiva.44 El lema de ἐκκλησία aparece 77 veces en 
73 versículos en la LXX, sin considerar los Apócrifos,45 mientras que 
συναγωγή ocurre 200 veces en 186 versículos.46 La mayoría de las ref-

42. Otros estudios relevantes incluyen a Jack P. Lewis, “!e Jewish Background 
of the Church”, ResQ 2 (1958): 154-63; y d I. Howard Marshall, “New Wine in Old 
Wineskins: V. !e Biblical Use of the Word ‘ekklesia’”, ExpTim 84 (1973): 359-64.

43. Véase en los léxicos estándar pertinentes Lothar Coenen, “Church, Synagog-
gue”, NIDNTT 1:291-307; Karl Ludwig Schmidt, “ἐκκλησία”, TDNT 3:501-36; Jür-
gen Roloff, “ἐκκλησία”, EDNT 1:400-15; Wolfgang Schragen, “συναγωγή”, TDNT 
7:798-841; Hubert Frankenmölle, “συναγωγή”, EDNT 3:293-96.

44. Para buenas introducciones al estudio de la Septuaginta y su importancia 
más allá de los tradicionales estudios crítico-textuales, véase Raija Sollamo, “!e 
Significance of Septuagint Studies”, en Emanuel. Studies in Hebrew Bible, Septuagint 
and Dead Sea Scrolls in Honor of Emanuel Tov, ed. Shalom M. Paul, Robert A. Kraft, 
Lawrence H. Schiffman y Weston W. Fields, VTSup 94 (Leiden: Brill, 2003), 497-
512; Benjamin G. Wright III, “!e Jewish Scriptures in Greek. !e Septuagint in 
the Context of Ancient Translation Activity”, en Biblical Translation in Context, ed. 
Frederick W. Knobloch; Studies and Texts in Jewish History and Culture 10 (Bethesda: 
University Press of Maryland, 2002), 3-18; Albert C. Sundberg, Jr., “!e Septuagint: 
!e Bible of Hellenistic Judaism”, en !e Canon Debate, ed. Lee M. McDonald y 
James A. Sanders (Peabody: Hendrickson, 2002), 68-90; Karen H. Jobes y Moisés 
Silva, Invitation to the Septuagint (Grand Rapids: Baker, 2000); Natalio Fernandez 
Marcos, !e Septuagint in Context. Introduction to the Greek Version of the Bible, trad. W. 
G. E. Watson (Leiden: Brill, 2000); L. Greenspoon, “‘It’s all Greek to me’: Septua-
gint Studies since 1968”, CurBS 5 (1997): 147-74; y Anneli Aejmelaeus, On the Trail of 
the Septuagint Translators. Collected Essays (Kampen: Kok Pharos, 1993).

45. Dt 4:10; 9:10; 18:16; 23:2-4, 9; 31:30; Jos 9:2; Jue 20:2; 21:5, 8;1 S 17:47; 
19:20; 1 R 8:14, 22, 55, 65;1 Cr 13:2, 4; 28:2, 8; 29:1, 10, 20; 2 Cr 1:3, 5; 6:3, 12-13; 
7:8;10:3; 20:5, 14; 23:3; 28:14; 29:23, 28, 31-32; 30:2, 4, 13, 17, 23-25; Esd 2:64; 10:1, 
8, 12, 14; Neh 5:7, 13; 7:66; 8:2, 17; 13:1; Sal 21:23, 26; 25:5, 12; 34:18; 39:10; 67:27; 
88:6; 106:32; 149:1; Pr 5:14; Job 30:28; Miq 2:5; Jl 2:16; y Lm 1:10.

46. Gn 1:9; 28:3; 35:11; 48:4; Ex 12:3, 6,19, 47;16:1-3, 6, 9-10, 22;17:1; 23:16; 
34:22, 31; 35:1, 4, 20; 38:22; 39:2; Lv 4:13-15, 21; 8:3-5; 9:5; 10:3, 6, 17; 11;36; 16:5, 
17, 33; 19:2; 22:18; 24:14, 16; Nm 1:2, 16, 18; 8:9, 20; 10:2-3, 7; 13:26; 14:1-2, 5, 7, 10, 
27, 35-36; 15:14, 24-26, 33, 35-36; 16:2-3, 5-6, 9, 11, 16, 19, 21-22, 24, 26, 33; 17:7, 



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 126-149

Gerald A. Klingbeil138

erencias de ἐκκλησία aparecen en textos que describen el período tardío 
del pueblo de Israel o que fueron escritos durante ese período (ejem., 1-2 
Crónicas, Esdras, Nehemías, algunos Salmos). Debido a la diversidad de 
traductores, su diversa familiaridad con la lengua hebrea,47 y sus diferentes 
contextos culturales y religiosos, la LXX no debe ser interpretada como 
una traducción monolítica como, por ejemplo, los proyectos modernos de 
traducción de la Biblia que giran en torno a principios editoriales gene-
rales básicos y un proceso de evaluación por pares bastante estructurado 
del producto final de la traducción. En cambio, la LXX claramente exhibe 
varios grados de competencia, diferentes técnicas de traducción48 y tam-
bién a menudo intenciones teológicas (o ideológicas) claras.49

Un buen ejemplo de estas características particulares puede encon-
trarse en el empleo de diferentes términos griegos para un mismo tér-
mino hebreo o, viceversa, el uso aparentemente indistinto de un término 
griego concreto como traducción de diferentes expresiones hebreas.50 

10, 12; 19:9, 20; 20:1-2, 4, 6, 8, 10-12, 22, 25, 27, 29; 22:4; 25:6-7; 26:2, 9-10; 27:2-3, 
14, 16-17, 19, 21-22; 31:13, 16, 26-27, 43; 32:2, 15; 35:12, 24-25; Dt 5:22; 33:4; Jos 
9:15, 18-19, 21, 27; 18:1; 20:3, 9; 22:16-17, 20, 30; Jue 14:8; 20:1; 21:10, 13, 16; 1 R 
12:20-21; 2 Cr 5:6; Est 10:3; Sal 7:8; 15:4; 21:17; 39:11; 61:9; 67:31; 73:2; 81:1; 85:14; 
105:17; 110:1; Pr 5:14; 21:16; Job 8:17; Abd 1:13; Sof 3:8; Zac 9:12; Is 19:6; 22:6; 
37:25; 56:8; Jer 6:11; 27:9; 33:17; 38:4, 13; 51:15; Ez 26:7; 27:27, 34; 32:22; 37:10; 38:4, 
7, 13, 15; Dn 8:25; 11:10-12.

47. Para un útil debate introductorio sobre el tema, véase Jan Joosten, “On the 
Lxx Translators’ Knowledge of Hebrew”, en Tenth Congress of the International Orga-
nization for Septuagint and Cognate Studies, Oslo 1998, ed. Bernard A. Taylor, SBLSCS 
51 (Atlanta: Society of Biblical Literature, 2001), 165-79.

48. Ver, e.g., Zipora Talshir, “Linguistic Development and the Evaluation of 
Translation Technique in the Septuagint”, en Studies in Bible, ed. Sara Japhet, ScrHier 
31 (Jerusalem: Magnes Press, 1986), 301-20; Galen Marquis, “Consistency of Lexical 
Equivalents as a Criterion for the Evaluation of Translation Technique as Exemplified 
in the LXX of EzeKiel”, en Sixth Congress of the International Organization For Septu-
agint and Cognate Studies, Jerusalem 1986, ed. Claude E. Cox, SBLSCS 23 (Atlanta: 
Scholars Press, 1987), 405-24; Anneli Aejmelaeus, “Translation Technique and the 
Intention of the Translator”, en Seventh Congress of the International Organization for 
Septuagint and Cognate Studies, Leuven 1989, ed. Claude E. Cox, SBLSCS 31 (Atlan(-
ta: Scholars Press, 1991), 23-36.

49. Algunos ejemplos de estudios sobre las tendencias en las traducciones pue-
den encontrarse en Kristin de Troyer, “Translation or Interpretation? A Sample from 
the Books of Esther”, en Tenth Congress of the International Organization for Septuagint 
and Cognate Studies, 343-53; y Johann Cook, “!e Ideology of Septuagint Proverbs”, 
en Tenth Congress of the International Organization for Septuagint and Cognate Studies, 
463-79.

50. Véase el perspicaz debate que figura en Tim McLay, “Lexical Inconsistene-
cy: Towards a Methodology for the Analysis of the Vocabulary in the Septuagint”, 



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 126-149

La “ iglesia” en el Antiguo Testamento 139

Por ejemplo, el hebreo קַַהַַל “asamblea, congregación, unidad”51 es tra-
ducido por al menos 8 diferentes términos griegos en la Septuaginta, 
incluyendo ἐκκλησία, ἐξεκκλησιάζειν, λαός, ὄχλος, πλῆθος, συναγωγή, 
συνέδριον, σύστασης.52 Similarmente, el hebreo עֵֵדָָה “congregación, 
grupo, etnia o grupo político”53 es traducido como ἐπισύστασις, λαός, 
παρεμβολή (?), πλῆθος, συναγωγή y συστροφή.54 

Ambos términos hebreos (קַַהַל y עֵֵדָָה) pueden indicar comunida-
des reunidas con un propósito religioso (aunque estas no se limiten 
a este uso religioso)55 y aparecen a menudo en el mismo contexto de 
manera intercambiable, como puede verse en el crucial capítulo de Lv 
16, donde Moisés llama a la congregación (עֵֵדָָה) en el v. 5,56 pero los 
actos de expiación involucran en primer lugar al propio Aarón, a su 
familia y a la asamblea (קַַהַל; Lv 16:17, 33). Claramente, ellos parecen 
haber funcionado como sinónimos (ejem., Lv 4:13), aunque sólo קַַהַל 
ha sido traducido como ἐκκλησία por los traductores de la Septuaginta. 
Milgrom sugiere que no se puede comprobar ninguna diferencia notoria 
entre estos términos y que el uso paralelo de קַַהַל y עֵֵדָָה puede deberse a 
razones literarias o estilísticas.57 El sustantivo עֵֵדָָה “asamblea, congrega-
ción” ocurre 149 veces en el AT58 y puede referir a la nación entera (Éx 
16:1; Nm 17:11; 20:1, etc.), todos varones adultos (Nm 14:1-4; 31:26), 
particularmente los que portaban armas ( Jue 20:1), o a las reuniones de 

in Tenth Congress of the International Organization for Septuagint and Cognate Studies, 
81-98. Cf. Cecile Dogniez, “!e Greek Renderings of Hebrew Idiomatic Expres-
sions and !eir Treatment in the Septuagint Lexica”, JNSL 28 (2002):1-17; y Victoria 
Spottomo, “Lexical Variants in the Greek Text of Reigns and Chronicles”, en Tenth 
Congress of the International Organization for Septuagint and Cognate Studies, 63-80.

51. HAL, 1009-1010.
52. Takamitsu Muraoka, Hebrew/Aramaic Index to the Septuagint Keyed to the 

Hatch-Redpath Concordance (Grand Rapids: Baker, 1998), 128.
53. HAL, 746.
54. Muraoka, Hebrew/Aramaic Index, 108.
55. Para קַַהַל, véase Éx 32;1; Lv 4:13, 14, 21; 16:17, 33; Dt 4:10; 9:10; 10:4, etc. 

Para עֵֵדָָה, véase Éx 12:3, 6, 19, 47; 16:10; 34:31; 35:1; Lv 16:5, etc.
56. De manera muy interesante, en Lv 16:15; el texto masorético utiliza el tér-

mino hebreo עֵַם “pueblo”, refiriéndose al grupo beneficiado de la ofrenda por el peca-
do. Similarmente, también Lv 16:24, 33 usa este término, donde está estrechamente 
vinculado a קַַהַל.

57. Jacob Milgrom, Leviticus 1-16. A New Translation with Introduction and 
Commentary (AB 3; New York: Doubleday, 1991), 242-43.

58. Abraham Even-Shoshan, A New Concordance of the Old Testament Using the 
Hebrew and Aramaic Text (Jerusalem: Kiryat Sefer, 1985), 834; y también D. Levy, 
Jacob Milgrom, Helmer Ringgren, y Heinz-Josef Fabry, “עֵֵדָָה”, TDOT 10:468-81, 
esp. 470.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 126-149

Gerald A. Klingbeil140

líderes tribales como un órgano ejecutivo (Éx 12:3, 21; Nm 8:7, etc.). 
Baruch Levine sugiere que el término hebreo transmite el sentido de 
que el grupo estaba unificado como comunidad basada en principios 
establecidos.59 Los rabinos posteriores interpretaron עֵֵדָָה como la asam-
blea local en la sinagoga.60

¿Emplearon conscientemente los traductores de la Septuaginta 
(fueran o no cristianos o judíos)61 diferentes equivalentes para dos térmi-
nos hebreos que a menudo se usaban como sinónimos, y relacionaron 
ambos con la congregación de Israel? ¿Cuántos de los matices semánticos 
conocidos del griego clásico, tanto de ἐκκλησία como de συναγωγή, fueron 
deliberadamente transferidos al concepto neotestamentario de la iglesia, 
particularmente en vista del hecho de que la iglesia temprana, aunque 
marcada por características de organización visibles, no puede ser con-
siderada una entidad administrativa en un sentido estricto? Parece que 
la semántica por sí sola, incluso con la ayuda de una lente histórica, no 
proporcionará toda la información necesaria para describir el concepto 
de iglesia en el Antiguo Testamento. La semántica debe complementarse 
con una mirada al marco conceptual más amplio. Nuestro estudio de las 
metáforas e imágenes que los escritores del NT emplean para describir 
esta nueva y extraña entidad llamada ἐκκλησία será una herramienta útil 
en la búsqueda de la comprensión del equivalente veterotestamentario de 
la concepción neotestamentaria de la Iglesia.

Una mirada al marco conceptual más amplio:                               
La posibilidad de las metáforas

La iglesia no es un edificio ni una estructura administrativa genérica. 
Tal y como la entendieron los autores del NT, la iglesia está formada 
por personas que interactúan entre sí y juntas forman algo nuevo que 
va más allá de la suma de sus miembros como individuos. La naturaleza 
antropológica de la iglesia y su origen divino (i.e., no repetible) hacen de 
las metáforas un vehículo ideal para comunicar su esencia y naturaleza. 
Las metáforas no son fórmulas matemáticas, sino entidades conceptuales 
vivas (que en el caso de la Escritura son también literarias). A menudo se 

59. Baruch A. Levine, Leviticus (!e JPS Torah Commentary 3; Philadelphia: 
Jewish Publication Society, 1989), 22.

60. Levy, Milgrom, Ringgren, y Fabry, “עֵֵדָָה”, TDOT 10:469.
61. Ver Mogens Muller, !e First Bible of the Church. A Plea for the Septuagint, 

JSOTSup 106; Copenhagen International Seminar 1 (She#eld: She#eld Academic 
Press, 1996); y Aejmelaeus, On the Trail of the Septuagint Translators.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 126-149

La “ iglesia” en el Antiguo Testamento 141

caracterizan por una multiplicidad de significados y exigen una respuesta 
existencial y experimental, sobre todo en el contexto de la fe y la Escrit-
ura. Ayudan al lector u oyente a comprender un concepto particular, a 
menudo muy abstracto o totalmente nuevo.

La Epístola a los Efesios contiene una serie de metáforas que son 
relevantes para una eclesiología bíblica. La familia (1:5, 11, 17, 18b; 
2:18, 19; 3:14; 4:6, 14; 5:1, 23, 24, 25; 6:6, 9), los edi"cios (2:20, 21, 22; 
3:17; 4:12) y el cuerpo (1:10, 23; 2:1, 5, 6, 10, 11, 15, 16; 3:6, 10; 4: 3, 4, 
12, 13, 15, 16, 18, 22, 24; 5:8, 23, 27, 29, 32; 6:13, 14, 15, 16, 17) son 
claramente las más importantes y aparecen también en otros lugares del 
NT en contextos relevantes para nuestro estudio de la Iglesia.62 Parece 
ser que, parcialmente al menos, estas metáforas han sido tomadas del 
AT. Con la metáfora de la familia, por ejemplo, Adán es llamado Ἀδὰμ 
τοῦ θεοῦ “Adán [hijo] de Dios” en Lc 3:38, una frase que no aparece 
así en el Antiguo Testamento, aunque se debe recordar que la creación 
siempre sitúa al creador en una relación particular con su creación.63 El 
hecho de que Lucas incluya esta notable declaración en la genealogía de 
Jesús subraya la filiación universal de Jesús. No sólo es descendiente de 
David, el verdadero Mesías para la nación judía, sino que es, a través de 
su encarnación, parte integral de la humanidad universal que está rela-
cionada por su creación filial con el Creador. El mismo motivo de tam-
bién ocurre en Éx 4:22, que dice ל יִ יִִשְְׂרָָאֵֵֽֽ יִ בְְכֹרִָֹ֖ ה בְְּנִִ֥֥ רָ יְִהוָָ֔֔ ה אֵָֽמַַ֣֣  Jehová ha“ כֹֹֹּ֚

62. Las extensas referencias bíblicas se basan en mi estudio detallado del mapa 
de metáforas de la Epístola a los Efesios. Ver Gerald A. Klingbeil, “Metaphors and 
Pragmatics: An Introduction to the Hermeneutics of Metaphors in the Epistle to the 
Ephesians”, BBR 16 (2006): 273-93, en el que se examinan numerosas contribuciones 
al debate sobre las metáforas de la iglesia. Los estudios recientes más significativos 
del tema incluyen John K. McVay, “Ecclesial Metaphor in the Epistle to the Ephe-
sians from the Perspective of a Modem !eory of Metaphor” (Ph.D. diss., University 
of She#eld, 1995); Elna Mouton, “!e Communicative Power of the Epistle to the 
Ephesians”, en Rhetoric, Scripture and !eology. Essays from the 1994 Pretoria Confer-
ence, ed. Stanley E. Porter y !omas H. Olbricht (JSNTSup 131; She#eld: She#eld 
Academic Press, 1996), 280-307; y Gregory W. Dawes, !e Body in Question: Meta-
phor and Meaning in the Interpretation of Ephesians 5:21-33 (Biblical Interpretation 30; 
Leiden: Brill, 1998).

63. Darrell L. Bock, Luke. Volume 1: 1:1-9:50 (BECNT 3B; Grand Rapids: 
Baker, 1996), 360. En los textos egipcios, la deidad se asocia a menudo con los seres 
humanos mediante el concepto de filiación o adopción. Ver Merling Alomía, “El moe-
tivo del  en el libro de Éxodo”, en Inicios, fundamentos y paradigmas: estudios teológicos 
y exegéticos en el Pentateuco, ed. Gerald A. Klingbeil, Serie monográfica de estudios 
bíblicos y teológicos de la Universidad Adventista del Plata 1 (Libertador San Martin, 
Argentina: River Plate Adventist University Press, 2004), 196-97.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 126-149

Gerald A. Klingbeil142

dicho así: Israel es mi hijo, mi primogénito”.64 En el contexto del Éxodo, 
la condición de hijo de Israel y su primogenitura65 deben entenderse con 
el trasfondo de la nueva nación que se está gestando.66 Cabe señalar aquí 
un detalle importante. El texto bíblico hace referencia a dos importantes 
connotaciones de Israel: en primer lugar, es el hijo de YHWH; pero, en 
segundo lugar, también es el hijo primogénito, lo que sugiere la existen-
cia de otros hijos. Estos otros ‘hijos’ (= naciones) ya aparecían en la tabla 
de naciones de Gn 10:1-32, seguido del enfoque particular sobre los 
descendientes de Sem encontrado en Gn 11:10-32.67

También se hace referencia a la filiación de Israel en otros contextos 
del Antiguo Testamento, como puede verse en Dt 14:1; 32:5, 19; Is 1:2; 
43:6; 45:11; 63:8; Jer 3:14, 19, 22; y Os 2:1 y 11:1.68 Las referencias 
en Oseas son especialmente intrigantes. Oseas retrata a YHWH como 
un padre que enseña a su hijo a dar sus primeros pasos (Os 11:3). Sin 
embargo, Israel rechaza la mano de la guía divina y, como resultado, se 
enfrentará a dificultades y al exilio (Os 11:4-6). Otras referencias del 
AT reiteran el carácter paternal de YHWH, un elemento crucial de la 
metáfora familiar, que muestran características tanto paternales69 como 
maternales.70 Las características maternales de YHWH implican expe-

64. Merling Alomía, “El motivo del  en el libro de Éxodo”, 196-97.
65. Este tema ha sido tratado en detalle en Frederick E. Greenspahn, When 

Brothers Dwell Together. !e Preeminence of Younger Siblings in the Hebrew Bible (New 
York: Oxford University Press, 1994).

66. Es interesante notar que Éx 1:9 contiene la primera referencia a Israel como 
-pueblo”, no solo como los “hijos de Israel”. Se está produciendo un cambio socio“ עֵַם
político. Curiosamente, esta descripción se pone en boca del Faraón sin nombre.

67. Gary N. Knoppers, “Shem, Ham and Japheth: !e Universal and the Partit-
cular in the Genealogy of Nations”, en !e Chronicler as !eologian. Essays in Honor of 
Ralph W. Klein, ed. M. Patrick Graham et al. (JSOTSup 371; London: T & T Clark, 
2003), 13-31, ha discutido recientemente la importancia de la universalidad de las 
genealogías en 1-2 Crónicas. Cf. Yigal Levin, “Understanding Biblical Genealogies”, 
CurBS 9 (2001):11-46; y Walter E. Aufrecht, “Genealogy and History in Ancient 
Israel”, en Ascribe to the Lord: Biblical and Other Essays in Memory of Peter C. Craigie, 
ed. Peter C. Craigie, Lyle M. Eslinger y Glen Taylor (JSOTSup 67; She#eld: JSOT, 
1988), 205-35.

68. Cornelis Houtman, Exodus. Vol. 1, Historical Commentary on the Old Tes-
tament (Kampen: Kok Pharos, 1993), 13.

69. Ver, e.g., Dt 32:6; 2 S 7:12-14 [hablando a David]; 1 Cr 17:13; 22:10; 28:6; 
29:10; Is 63:16; 64:7 [ET 8], etc.

70. Ver ahora David Russell Tasker, “!e Fatherhood of God: An Exegetical 
Study from the Hebrew Scriptures” (Ph.D. diss., Andrews University, 2002). Con-
cerniente a las características maternales de Dios, ver John J. Schmitt, “!e Mother-
hood of God and Zion as Mother”, RB 92 (1985): 557-69; Marc Zvi Brettler, “Incom-



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 126-149

La “ iglesia” en el Antiguo Testamento 143

riencias de parto (ejem. Is 1:2; 42:14; 46:3) y la compasión tan típica de 
una madre (Is 49:15). Estas imágenes parentales son muy significativas en 
nuestra búsqueda de una metáfora dominante del Antiguo Testamento 
que reaparezca en los escritos del NT en un contexto eclesiológico.

En relación con la metáfora de la familia hay que fijarse en todo el 
contexto socio-económico de la antigua sociedad israelita. El hebreo עֵַם 
“pueblo” no debe confundirse con el concepto moderno de “nación” que 
ha caracterizado los últimos 150 años de cultura occidental. El clan y 
la tribu, basados en la familia extensa, desempeñaron un papel vital en 
las antiguas sociedades mediterráneas, incluido Israel.71 Curiosamente, 
hasta el día de hoy, la lealtad al clan y a la tribu es más importante que 
los intereses nacionales. Aunque puede haber un componente étnico 
en el concepto de tribu, investigaciones antropológicas recientes han 
demostrado que los clanes y las tribus en el mundo antiguo no se basa-
ban exclusivamente en consideraciones étnicas, sino que a menudo se 
centraban en una visión común del mundo o en premisas ideológicas o 
teológicas.72 El origen común y el descenso verificable son ciertamente 
importantes, aunque algunos antropólogos también harían hincapié en 
el territorio compartido por los miembros de la tribu.73 En este sentido, 
“los de fuera” que adoptan un determinado conjunto de valores culturales 
o religiosos pueden ser admitidos plenamente en la tribu, independien-

patible Metaphors for YHWH in Isaiah 40-66”, JSOT 78 (1998): 97-120; Gerald A. 
Klingbeil y Chantal J. Klingbeil, “Metáforas femeninas de Dios en Isaias— reflex-
iones sobre la hermenéutica de la teología feminista”, !eo 14 (1999): 38-65.

71. Øystein Stan LaBianca y Randy W. Younker, “!e Kingdoms of Ammon, 
Moab and Edom: the Archaeology of Society in Late Bronze/Iron Age Transjordan 
(ca. 1400-500 BCE)”, en !e Archaeology of Society in the Holy Land, ed. !omas E. 
Levy (London: Leicester University Press, 1998), 399-415; Baruch A. Levine, “!e 
Clan-Based Economy of Biblical Israel”, en Symbiosis, Symbolism, and the Power of the 
Past. Canaan, Ancient Israel, and !eir Neighbors from the Late Bronze Age through Ro-
man Palestina, ed. William G. Dever y Seymour Gitin (Winona Lake: Eisenbrauns, 
2003), 445-53. Para una introducción más general a las estructuras familiares (y so-
ciales) en la época del AT, ver Daniel I. Block, “Marriage and Family in Ancient 
Israel”, en Marriage and Family in the Biblical World, ed. Ken M. Campbell (Downers 
Grove: InterVarsity, 2003), 33-102. Cf. Carol L. Meyers, “!e Family in Early Israel”, 
en Families in Ancient Israel, 1-47; Joseph Blenkinsopp, “!e Family in First Temple 
Israel”, en Families in Ancient Israel, 48-103.

72. Véanse las importantes observaciones sobre este punto en Randall W. Youo-
nker, “Moabite Social Structure”, BA 60 (1997): 237-48; también LaBianca y Younk-
er, “!e Kingdoms of Ammon, Moab and Edom”, 404-6.

73. Ver los comentarios útiles y citas adicionales encontradas en Daniel E. Fle-
ming, Democracy’s Ancient Ancestors. Mari and Early Collective Governance (Cambridge: 
Cambridge University Press, 2004), 24-28.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 126-149

Gerald A. Klingbeil144

temente de su origen étnico.74 La mentalidad de clan y de tribu también 
implica un sistema muy desarrollado de responsabilidad corporativa (o 
colectiva), como se puede ver en el pecado de Acán y su posterior cas-
tigo en Jos 7.75 Sin embargo, también implica bendiciones colectivas. La 
iglesia en el Nuevo Testamento retoma el camino donde lo dejaron la 
familia, el clan y la tribu del Antiguo Testamento: un grupo, no basado 
en la etnia, pero que comparte valores y una visión del mundo similares. 
Tampoco hay que olvidar que en el AT las personas que no pertenecían 
a un grupo determinado por su origen étnico podían convertirse en 
miembros de ese grupo. Rahab se incorpora al sistema tribal de Israel 
( Jos 2; 6:17-25), al igual que Rut (Rt 1:16-22). La institución social del 
 forastero, recién llegado” es ampliamente conocida en el Antiguo“ גֵֵּרָ
Testamento y es sólo uno de los siete términos hebreos que denotan a 
un extranjero, lo que indica la importancia del concepto.76 La ley mosa-
ica concerniente a ָגֵֵּר es muy proactiva y requiere protección y cuidados 
especiales. El razonamiento de Lv 19:34 es muy claro: “[Al] extranjero 
que more entre vosotros, y lo amarás como a ti mismo; porque extranje-
ros fuisteis en la tierra de Egipto. Yo Jehová vuestro Dios” (RV60). Josué 
8:35 describe la asamblea (קַַהַל = LXX ἐκκλησία) de Israel, que incluye 
mujeres, niños y extraños que los acompañaban.77 El respeto, la toler-
ancia y también un futuro en el reino mesiánico de Dios son elementos 
que aparecen en relación con el extranjero.

Y a los hijos de los extranjeros que sigan a Jehová para servirle, y que 
amen el nombre de Jehová para ser sus siervos; a todos los que guarden el 
día de reposo para no profanarlo, y abracen mi pacto, yo los llevaré a mi 
santo monte, y los recrearé en mi casa de oración; sus holocaustos y sus 

74. Estoy en deuda con los comentarios y la interacción con mi colega y amigo, 
el profesor Richard M. Davidson, del Seminario Teológico Adventista del Séptimo 
Día de la Universidad de Andrews.

75. Véase mi debate más detallado en Klingbeil, “Entre individualismo y colec-
tivismo”, 3-22.

76. Véase Bernadeth Carmen Caero Bustillos, “Liebt Gott den נָכְָרְִִי?”, BN 111 
(2002): 48-65, donde se discute los términos hebreos ָנִִ֥כָֹרָ ,נִָ֥כְֹרִָיִ ,זָָרָ ,אֵֵֽחֵֵרָ ,תּוֹשָָׁבְ ,גֵֵּר y 
 Cf. Harold V. Bennet, Injustice Made Legal. Deuteronomic Law and the Plight of .מַָ֣גוֹרָ
Widows, Strangers, and Orphans in Ancient Israel (Grand Rapids: Eerdmans, 2002); 
Rolf Rendtorff, “!e ָגֵֵּר  in the Priestly Laws of the Pentateuch”, en Ethnicity and the 
Bible (ed. Mark G. Brett; Biblical Interpretation Series; Leiden: Brill, 1996), 77-87; y 
Daniel L. Smith-Cristopher, “Between Ezra and Isaiah: Exclusion, Transformation 
and Inclusion of the ‘Foreigner’ in Post-Exilic Biblical !eology”, en Ethnicity and the 
Bible, 117-42. 

77. Literalmente, ם בְְּקִַרְָבְָּֽ ךְ  הַהלֵֹ֥ רָ  גֵֵּ֖  y de los extranjeros que moraban entre“ וְָ֔הַ
ellos”.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 126-149

La “ iglesia” en el Antiguo Testamento 145

sacrificios serán aceptos sobre mi altar; porque mi casa será llamada casa 
de oración para todos los pueblos (Is 56:6-7).

Otra importante metáfora eclesiológica se refiere al cuerpo y hace 
hincapié en la interconexión de sus miembros y sus distintas funciones. 
Con Cristo como cabeza (Ef 1:10; 4:15; 5:23), esta metáfora constituye 
una de las principales metáforas del NT de la iglesia. Yo sugiero que un 
concepto similar puede encontrarse ya en el Antiguo Testamento. El 
sistema patriarcal de clanes implica la función de liderazgo (= cabeza) 
del patriarca en el sistema religioso de este periodo. Sólo Abraham 
invoca el nombre de Yahveh (Gn 12:8) después de haber construido 
un altar, pero, aunque el texto bíblico es muy abreviado, parece estar 
claro que lo hizo para toda su casa. Un ejemplo de este principio puede 
encontrarse en la narrativa que describe la circuncisión de Abraham, 
que funciona como signo del pacto en Gn 17:10-14. Abraham recibe 
la orden y la promesa, pero la acción involucra a todos los miembros 
varones de su clan, incluido Ismael.78 Más tarde, durante el período 
formativo de Israel, cuando Acán roba de los objetos consagrados, todo 
Israel sufre las consecuencias de su pecado ( Jos 7:1-5). Esta narrativa 
claramente refleja la representación corporal en la que el bienestar (o la 
ausencia) de un miembro afecta todo el cuerpo.

Por otro lado, la fidelidad de un miembro de la tribu (= cuerpo) dará 
lugar a múltiples bendiciones para el resto del grupo, como se puede ver 
en el ministerio de los jueces o la declaración resumida de algunos de los 
reyes de Judá quienes, debido a sus acciones, hacen que YHWH ben-
diga a su pueblo.79 La naturaleza interactiva de la metáfora del cuerpo 
está estrechamente relacionada con la personalidad diádica de las anti-
guas culturas mediterráneas, con su particular énfasis en el grupo.80 Una 
buena definición de personalidad diádica es la siguiente: “Cada indi-

78. He analizado algunas de las características de las economías domésticas 
que aparecen en los textos sobre la construcción de altares del Génesis en Gerald A. 
Klingbeil, “Altars, Ritual and !eology—Preliminary !oughts on the Importance 
of Cult and Ritual for a !eology of the Hebrew Scriptures”, VT 54 (2004): 495-515.

79. Por desgracia, hay que reconocer que la tendencia negativa es mucho más 
prominente en el Antiguo Testamento.

80. Para una buena introducción al elemento diádico de las culturas antiguas, 
véase Jerome H. Neyrey, “Dyadism”, en Biblical Social Values and !eir Meaning (ed. 
John J. Pilch y Bruce J. Malina; Peabody: Hendrickson, 1993), 49-52; John J. Pilch, 
“Cooperativeness”, 33-36 del mismo volumen, y más recientemente, K. C. Hanson, 
“Sin, Purification, and Group Process”, en Problems in Biblical !eology. Essays in Hon-
or of Rolf Knierim, ed. Henry T. C. Sun et al. (Grand Rapids: Eerdmans, 1997), 167-
91, esp. 170-71.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 126-149

Gerald A. Klingbeil146

viduo se percibe como incrustado en algún otro, en una secuencia de 
incrustación, por así decirlo [...] La identidad es un producto de la rel-
ación interactiva más que de la formación individualista del ego”.81 Me 
parece que todos estos elementos no sólo pueden encontrarse en el con-
cepto cristiano de iglesia, sino que también representan un importante 
aspecto teológico de las enseñanzas éticas, morales y religiosas del NT. 
En este sentido, el concepto neotestamentario de iglesia parece ser no 
sólo la continuación de un concepto veterotestamentario ya conocido y 
ampliamente visible, sino que involucra premisas teológicas enraizadas 
en los actos divinos de la creación y la salvación.

Conclusiones
El Antiguo Testamento generalmente desempeña un papel mar-

ginal o inexistente en los estudios eclesiológicos actuales, ya que se 
suele suponer que la iglesia sólo empezó a existir tras la ascensión de 
Jesucristo. En consecuencia, no se consulta el Antiguo Testamento para 
obtener información conceptual sobre la iglesia. Esta forma de pensar 
parece prevalecer en la discusión sistemática de la eclesiología y puede 
indicar algunas presuposiciones hermenéuticas problemáticas que con-
traponen el NT al AT.82

Me gustaría desafiar esta noción por dos motivos principales: en 
primer lugar, el concepto de iglesia no se define exclusivamente de forma 
lexical. Para decirlo más explícitamente: la existencia (o la falta) de los 
términos griegos ἐκκλησία y συναγωγή en la traducción griega del Anti-
guo Testamento no debe tomarse como único dato relevante para una 
eclesiología del Antiguo Testamento. La terminología y la semántica 
cambian con el paso del tiempo, como puede verse en el uso de estos 
términos en griego clásico, que no muestran una gran afinidad con su 
uso en griego koiné. En segundo lugar, hay que tener en cuenta los 
datos conceptuales junto con los datos lexicales. He sugerido que las tres 
metáforas principales que los escritores del NT (particularmente Pablo 
en Efesios) emplean para describir facetas y principios importantes de 
la iglesia incluyen familia, edificios y, sobre todo, el cuerpo. Tanto la 
familia como la metáfora del cuerpo están visiblemente presentes en 
el Antiguo Testamento y no sólo tienen su origen en la experiencia de 
Israel, sino que se emplean incluso antes de la fundación del conglomer-

81. Hanson, “Sin, Purification, and Group Process”, 171.
82. Cf. Rex Mason, “!e Old Testament/Hebrew Bible”, en !e Biblical World. 

Volume I, ed. John Barton; London: Routledge, 2002), 5.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 126-149

La “ iglesia” en el Antiguo Testamento 147

ado tribal que conocemos como “Israel”. La relación de Dios con Israel 
también se expresa en términos de filiación y las características paren-
tales de YHWH (padre y madre a la vez) son claramente visibles en la 
información textual del Antiguo Testamento. La metáfora del cuerpo a 
menudo implica la relación entre el todo y sus partes individuales en la 
eclesiología del NT, que también es visible en el Antiguo Testamento en 
el contexto de la comunidad de Israel.

Está claro que lo que se ha presentado aquí no puede describir el 
panorama completo. Aunque la sociedad israelita mostraba una mar-
cada apertura (sobre todo en comparación con sus vecinos del ACO)83 
a la persona extranjera (especialmente los ָגֵֵּר) y famosos ejemplos como 
Rahab y Rut se integran en la genealogía del linaje davídico (y, por tanto, 
mesiánico), hay otros ejemplos de parcialidad, como la cuestión de los 
matrimonios exogámicos y la insistencia en hablar la lengua hebrea en 
las narrativas de Esdras y Nehemías.84

Sin embargo, la evidencia conceptual sugiere estrechas conexiones 
entre el Nuevo y el Antiguo Testamento que pueden dar un nuevo 
impulso al estudio de una eclesiología bíblica. Tal vez haya llegado el 
momento de renovar nuestro compromiso con la completa Palabra de 
Dios y descubrir principios prácticos y relevantes de la iglesia en lugares 
que a primera vista pueden parecer irrelevantes o anticuados. 

83. Ver Caero Bustillos, “Liebt Gott den 50-51”, ִנִָ֥כְֹרִָי.
84. Sin embargo, no hay que olvidar que la lengua y el matrimonio no son sólo 

fenómenos culturales cívicos, sino formas que comunican poderosamente valores dis-
tintos. Con respecto a la precipitada reacción de Nehemías ante la preferencia lingüís-
tica de algunos niños de los matrimonios mixtos (Neh 13:23-25), Chantal Klingbeil 
sugiere que, puesto que la adquisición de la lengua siempre está relacionada con la 
adquisición de valores, la pragmática sociolingüística puede proporcionar un ángulo 
útil para entender la enérgica reacción de Nehemías. En este sentido, la fórmula ‘sin 
lengua de Judá’ = ‘sin valores’ de Judá parece estar justificada. Ver Chantal J. Klin-
gbeil, “Mirando más allá de las Palabras. Pragmática lingüística y su aplicación a los 
estudios bíblicos”, en Entender la Palabra. Hermenéutica adventista para el nuevo siglo, 
ed. Merling Alomía et al. (Cochabamba: Bolivian Adventist University Press, 2000), 
123-35, esp. 124-25. Compárese también mi estudio de esta cuestión crucial en Ger-
ald A. Klingbeil, “‘Not So Happily Ever After...:’ Cross-Cultural Marriages in the 
Time of Ezra-Nehemiah”, Maarav 14 (2007 [2008]): 39–75.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 126-149

Gerald A. Klingbeil148

Gerald A. Klingbeil
gerald.klingbeil@gmail.com

Adventist International Institute of Advanced Studies
Silang, Cavite, Filipinas

Recibido: 19 de junio, 2025
Aceptado:  20 de octubre, 2025




