
TABLA DE CONTENIDO

EDITORIAL

Morthimer A. León....................................................................125

ARTÍCULOS

La “iglesia” en el Antiguo Testamento: Perspectiva sistemática, lingüística 
y metafórica

Gerald A. Klingbeil.............................................................126-149

Otra mirada al juicio preadvenimiento: La implementación escatológica 
del veredicto del Calvario

Norman Gulley...................................................................150-177

“Estas cosas les acontecieron como ejemplo”: El uso de la tipología en 
1 Corintios 10:11

Josué Jiménez Cauich........................................................... 178-199

Visiones acerca del fin: Daniel y la esperanza escatológica
Joel Iparraguirre..................................................................200-218

RECENSIONES

Silva, Rodrigo. Maria Madalena: A verdadeira história. Florida,  São 
Paulo, SP: Editora Planeta, 2024. Pp. 320 .
Eric E. Richter....................................................................219-224

BERIT OLAM, Facultad de Teología de la Universidad Peruana Unión
Altura Carretera Central Km 19.5, Ñaña, Lima - Perú.

 Prohibida la reproducción total o parcial del contenido
 de esta revista sin la autorización de los editores

email: beritolam@upeu.edu.pe





EDITORIAL

La revista Berit Olam presenta su nueva entrega, correspondiente 
al volumen 22, número 2, titulada “Variétés”. En esta edición, compar-
timos con la comunidad teológica artículos de temática diversa con el 
fin de fomentar el diálogo y el estudio de la verdad. Asimismo, esta 
publicación tiene como objetivo impulsar la investigación teológica y el 
estudio incesante de las Sagradas Escrituras para hallar aquellas perlas 
de verdad que Dios desea revelarnos.

Esta entrega inicia con una traducción del artículo de Gerald 
Klingbeil titulado: La ‘iglesia’ en el Antiguo Testamento: Perspectiva siste-
mática, lingüística y metafórica. En él, el autor analiza los estudios ecle-
siológicos, hasta el 2005, respecto al concepto de “iglesia” en el contexto 
del Antiguo Testamento.

El segundo artículo, de la autoría de Norman R. Gulley, explora el juicio 
preadvenimiento desde una perspectiva distinta a la comprensión adven-
tista clásica. El estudio argumenta a favor de la compatibilidad teológica 
entre el juicio preadvenimiento y la expiación realizada en el Calvario.

El tercer artículo, escrito por Josué Jiménez Cauich, analiza la fun-
ción de la tipología en 1 Corintios 10:11, considerándola una herra-
mienta interpretativa esencial para las Escrituras. El estudio de los tex-
tos que contienen estructuras tipológicas facilita la identificación de las 
premisas hermenéuticas requeridas para lograr una exégesis consistente.

El cuarto artículo, escrito por Joel Iparraguirre, reflexiona sobre las 
grandes profecías de Daniel como piezas clave de la revelación divina. 
Al estudiar en conjunto los capítulos 2, 7, 8–9 y 10–12, se obtiene un 
cuadro bíblico coherente sobre el desenlace de los tiempos.

Finalmente, este número cuenta con una reseña de Eric Richter, 
quien analiza y comenta el libro de Rodrigo Silva: Maria Madalena: A 
verdadeira história.

Agradecemos al equipo editorial de Berit Olam por su labor en la 
presentación de esta entrega, impulsando una vez más el diálogo teoló-
gico y la divulgación de las investigaciones bíblicas.

Morthimer A. León
Editor general

https://doi.org/10.17162/rbo.v22i2.2185

Berit Olam  22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 125



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 126-149

RESUMEN

“La ‘iglesia’ en el Antiguo Testamento: Perspectiva sistemática, lingüís-
tica y metafórica”— El presente estudio examina la forma en que se utili-
zan e integran los datos del Antiguo Testamento en estudios eclesiológicos 
hasta 2005. Luego de un breve repaso de las conexiones lingüísticas (viendo 
la ruta del TM a través de la LXX hasta el NT), se centra en la importante 
contribución que el estudio de las metáforas puede hacer en este contexto. 
Como punto de partida, destaca las dos metáforas de “familia” y “cuerpo” 
como vínculos importantes entre el Antiguo Testamento y el Nuevo Testa-
mento, proporcionando una base conceptual útil para una eclesiología que 
está basada en ambos Testamentos.

Palabras clave: Eclesiología, Antiguo Testamento, familia, metáforas, te-
ología sistemática, iglesia.

ABSTRACT

“The ‘church’ in the Old Testament: Systematic, Linguistic, and Metha-
phoric perspectives” — This study examines how Old Testament data is 
used and integrated into ecclesiological studies up to 2005. After a brief 
review of linguistic connections (looking at the path from the MT through 
the LXX to the NT), it focuses on the important contribution that the study 
of metaphors can make in this context. As a starting point, it highlights the 
two metaphors of “family” and “body” as important links between the Old 
Testament and the New Testament, providing a useful conceptual basis for 
an ecclesiology that is grounded in both Testaments.

Keywords: Ecclesiology, Old Testament, family, metaphors, systematic 
theology, church.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 126-149

https://doi.org/10.17162/rbo.v22i2.2183

LA “IGLESIA” EN EL ANTIGUO TESTAMENTO: 
PERSPECTIVA SISTEMÁTICA, LINGÜÍSTICA Y 

METAFÓRICA1

Gerald A. Klingbeil

Introducción
El concepto de iglesia se asocia principalmente con Jesús y el cris-

tianismo primitivo, que marcaron un cambio evidente en la definición 
del pueblo de Dios desde un ángulo principalmente étnico hacia una 
perspectiva más inclusiva que traspasa las fronteras étnicas. Aunque 
existen numerosos estudios que tratan de la relación entre Israel y la 
Iglesia, estos se centran principalmente en el periodo posterior a la 
muerte y resurrección de Cristo,2 y se ha escrito muy poco sobre el con-

1.  Agradecemos a Eliazar Huillca y Gonzalo Reyes por su valiosa colaboración 
en la traducción del presente artículo del inglés al español. Asimismo, se reconoce los 
derechos de la primera publicación del texto original en inglés en el Journal of Asia 
Adventist Seminary, disponible en: https://journals.aiias.edu/jaas/article/view/623. La 
referencia completa del artículo original es: Gerald A. Klingbeil, “The ‘Church’ in 
the Old Testament: Systematic, Linguistic, and Metaphoric Perspectives”, Journal of Asia 
Adventist Seminary 9, no 1 (2006): 13–33.

2.  Esto es, en efecto, una cuestión polémica tanto en el pensamiento teológico 
general como en recientes debates en el adventismo. Obviamente, la interpretación 
dispensacionalista de la profecía bíblica, con su peculiar acercamiento hermeneútico 
y su fuerte interés en el Israel moderno, ha sido una fuerza impulsora de los estudios 
observando a Israel y la iglesia. Para una perspectiva más progresista y actualizada 
del dispensacionalismo, véase Craig A. Blaising y Darrell L. Bock, eds., Dispensa-
tionalism, Israel and the Church: The Search for Definition (Grand Rapids: Zondervan, 
1992). Compare también Steve Motyer, Israel in the Plan of God. Light on Today’s De-
bate (Leicester: InterVarsity, 1989); Darrell L. Bock, “Current Messianic Activity and 
OT Davidic Promise: Dispensationalism, Hermeneutics, and NT Fulfillment”, TJ 
15 (1994): 55-87, o Russell D. Moore, “Till Every Foe is Vanquished: Emerging So-
ciopolitical Implications of Progressive Dispensational Eschatology”, en Looking into 
the Future. Evangelical Studies in Eschatology, ed. David W. Baker (Evangelical Theo-
logical Sodiety Studies; Grand Rapids: Baker, 2001), 342-61, los cuales proporcio-
nan una introducción concisa o una perspectiva actualizada del método teológico del 
dispensacionalismo. Desde una perspectiva adventista, la cuestión ha generado cierto 
debate teológico en las últimas décadas. Véase Hans K. La Rondelle, The Israel of God 
in Prophecy. Principles of Prophetic Interpretation (Andrews University Monographs, 
Studies in Religion 8; Berrien Springs: Andrews University Press, 1983); Norman R. 
Gulley, “Progressive Dispensationalism: A Review of a Recent Publication”, AUSS 32 



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 126-149

Gerald A. Klingbeil128

cepto de iglesia en el Antiguo Testamento. En este estudio, se revisará 
primeramente cómo los datos bíblicos de características del Antiguo 
Testamento figuran en los recientes estudios eclesiológicos hasta 2005, 
incluyendo las teologías sistemáticas y monografías.3 En la siguiente 
sección, se revisarán las pruebas lingüísticas a las que suelen referirse la 
mayoría de los estudios eclesiológicos, en particular el uso y la función 
de ἐκκλησία “iglesia” y συναγωγή “sinagoga” en el Nuevo Testamento y 
su uso en la traducción griega del Antiguo Testamento, generalmente 
conocida como Septuaginta. La tercera sección de este estudio ampliará 
la perspectiva desde un punto de vista exclusivamente lingüístico o ter-
minológico hacia una perspectiva conceptual más amplia, en un intento 
de integrar los frutos de la investigación reciente sobre la metáfora, cen-
trándose en las metáforas de la familia y el cuerpo aplicadas al pueblo de 
Dios en el Antiguo y el Nuevo Testamento. Por último, se quiere señalar 
las conexiones entre la descripción conceptual del pueblo de Dios en el 
Antiguo y en el Nuevo Testamento, que son muy relevantes para esta-
blecer una eclesiología bíblica.

El rol del Antiguo Testamento en                                                       
los estudios eclesiológicos recientes

El estudio de la eclesiología es una parte integral de la teología 
sistemática, a menudo se presenta en relación con otros grandes temas 
teológicos, tales como la naturaleza de la Escritura (incluyendo la Reve-
lación y la Inspiración), Dios, el hombre, el pecado, Cristo, la Salvación 
y la escatología.4 Interesantemente, la reciente y enorme obra Prolegom-

(1994): 41-46; Norman R. Gulley, “Una evaluación de la hermenéutica dispensacional 
acerca de Israel”, en Entender la Palabra. Hermenéutica Adventista para el Nuevo Siglo, 
Merling Alomia et al. ed. (Cochabamba: Bolivian Adventist University Press, 2000), 
237-68; Reinaldo Siqueira, “The ‘Mystery’ of Israel and the Church”, Shabbat Shalom 
48 (Otoño 2001): 17-18; Jacques Doukhan, Israel and the Church: Two Voices for the 
Same God (Peabody: Hendrickson, 2002); o Gerhard Pfandl, “Israel and the Church”, 
Journal of the Adventist Theological Society 13.2 (2002):15-29.

3.  Debido a las limitaciones de espacio en este estudio, no se pretende ofrecer 
una revisión bibliográfica completa de las últimas décadas. Se ha limitado a interactu-
ar principalmente con los estudios más recientes hasta 2005.

4.  Para una revisión rápida de las diferentes disciplinas en los estudios teológicos 
y los temas importantes de la teología sistemática (así como su interacción con otras 
disciplinas de estudios teológicos), véase Ekkehardt Muller, “Theological Thinking in 
the Adventist Church”, DavarLogos 1 (2002): 125-47, esp. 127-31. Wayne Grudem, 
Systematic Theology. An Introduction to Biblical Doctrine (Leicester: InterVarsity; Grand 
Rapids: Zondervan, 1994), 21, define teología sistemática como “cualquier estudio 



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 126-149

La “ iglesia” en el Antiguo Testamento 129

ena to a Systematic Theology de Norman Gulley, escrito desde una per-
spectiva Adventista del Séptimo Día, presenta las categorías estándar 
de los estudios teológicos desde la perspectiva del gran conflicto entre 
el bien y el mal, introduciendo un importante elemento nuevo en la 
teología sistemática que generalmente no se enfatiza en la presentación 
sistemática de la doctrina bíblica.5

¿Qué lugar ocupa el Antiguo Testamento en estos apartados 
eclesiológicos? En la Teología Sistemática de Grudem aparece solo fugaz-
mente en una sección que trata de la Iglesia e Israel, donde Grudem 
defiende su posición no dispensacionalista. Sin embargo, la mayor parte 
del debate bíblico se centra en la sección crucial de Romanos 7-9, así 
como en la Epístola a los Efesios.6 Él enfatiza la naturaleza distinta del 
Israel del Antiguo Testamento y la Iglesia del Nuevo Testamento, que 
incluye en un solo cuerpo tanto a creyentes judíos como a gentiles. En la 
discusión eclesiológica de Grudem se tiene la impresión de que la iglesia 
inició solo en el Nuevo Testamento y que el Antiguo Testamento y su 
énfasis en el pueblo de Dios no tiene ningún significado teológico real.

En el mismo año en el que la Teología Sistemática de Grudem apa-
reció, Stanley Grenz publicó su Theology for the Community of God, que 
también incluye una sección sustancial enfocada en la eclesiología.7 
Como ocurre en muchos tratados sistemáticos sobre la Iglesia, Grenz 
inicia su presentación eclesiológica con un análisis del término griego 
ἐκκλησία “iglesia” y su uso en la Septuaginta y en el Nuevo Testamento.8 
Esto es seguido de introducciones a las principales metáforas neotesta-

que responda a la pregunta ¿‘qué nos enseña hoy toda la Biblia’ sobre un tema determi�-
nado?” Aunque es consciente de la existencia de la teología histórica, teología filosó-
fica, y la apologética, Grudem excluye estos elementos en su definición de la teología 
sistemática, aunque a veces se incluyen en esta disciplina.

5.  Norman R. Gulley, Systematic Theology. Prolegomena (Berrien Springs: An-
drews University Press, 2003), xxiii.

6.  Grudem, Systematic Theology, 859-63. La sección eclesiológica del trabajo de 
Grudem es bastante sustancial e incluye un centenar de páginas (953-853), aunque si 
uno incluye las ordenanzas de la iglesia (como Grudem lo hace) la sección sería incluso 
más larga (853-1088).

7.  Stanley J. Grenz, Theology for the Community of God (Nashville: Broadman & 
Holman, 1994), 601-742. Como el título sugiere, Grenz parece hacer de la comuni-
dad, y no necesariamente de las Escrituras, la perspectiva temática integradora de su 
teología sistemática. Esto explica la ausencia de una sección significativa que trate so-
bre la doctrina de la Escritura, incluyendo la inspiración y la revelación. Véase también 
las observaciones críticas en Gulley, Systematic Theology: Prolegomena, xxvi, 99-110.

8.  Grenz, Theology for the Community of God, 605-6. Él menciona dos referencias 
del Antiguo Testamento.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 126-149

Gerald A. Klingbeil130

mentarias de la iglesia, i.e., como nación, cuerpo y templo. La siguiente 
gran sección trata sobre el concepto bíblico del reino, incluyendo un 
sucinto análisis de esta idea en el Antiguo Testamento.9 Desafortun-
adamente, este es el resumen total de la interacción de Grenz con el 
Antiguo Testamento.10

En 1995, James Garrett Jr. publicó el segundo volumen de su System-
atic Theology: Biblical, Historical, and Evangelical que también incluye una 
sección sustancial enfocada en la Iglesia.11 Como ya se vio en los trabajos 
anteriores, Garrett también inicia con una breve revisión de los datos léx-
icos concernientes a ἐκκλησία “iglesia”. El dedica menos de dos páginas a 
esta sección y en realidad nunca recurre al Antiguo Testamento.

Millard Erickson ha sido una de las mayores influencias en el pens-
amiento evangélico por los últimos 35 años,12 empezando con la pub-
licación de su disertación doctoral en 196813 así como sus obras en tres 
volúmenes Readings in Christian Theology14 y su posterior Christian 
Theology.15 En la segunda edición de Introducing Christian Doctrine, 
Erickson dedica 30 páginas al estudio de la iglesia siguiendo un patrón 
ya visto en estudios anteriores: una breve sección sobre terminología, 
incluyendo ἐκκλησία “iglesia”, seguida por una introducción a tres 
imágenes bíblicas de la iglesia, a saber, el pueblo, el cuerpo de Cristo, 
el templo del Espíritu Santo.16 Aunque no hay que olvidar que este es 
un libro introductorio a la teología sistemática para estudiantes uni-
versitarios, la ausencia de referencias al Antiguo Testamento es noto-

9.  Grenz, Theology for the Community of God, 615-16.
10.  Secciones posteriores de su eclesiología tratan sobre los ministerios de 

la Iglesia, actos de compromiso y la Iglesia (e.g., ordenanzas, bautismo, la cena del 
Señor), así como la organización de la Iglesia (incluyendo el tema de la ordenación).

11.  James Leo Garrett, Jr., Systematic Theology. Biblical, Historical, and Evangel-
ical, vol. 2 (Grand Rapids: Eerdmans, 1995), 455-644.

12.  Una buena introducción a la vida y ministerio de Millard y a los forjadores 
y el contexto de su teología se puede encontrar en David S. Dockery, “Millard J. Er-
ickson: Theologian for the Church”, en New Dimensions in Evangelical Thought: Essays 
in Honor of Millard J. Erickson, ed. David S. Dockery (Downers Grove: InterVarsity, 
1998), 17-31.

13.  Millard J. Erickson, The New Evangelical Theology (Westwood: Revell, 
1968).

14.  Millard J. Erickson, Readings in Christian Theology, 3 vols. (Grand Rapids: Baker, 
1973-1979).

15.  Millard J. Erickson, Christian Theology, 3 vols. (Grand Rapids: Baker, 1983-
1985).

16.  Millard J. Erickson, Introducing Christian Doctrine, 2 ed. (Grand Rapids: 
Baker, 2001), 339-68, esp. 340-45.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 126-149

La “ iglesia” en el Antiguo Testamento 131

ria. Una vez más, ἐκκλησία es algo que solo aparece en tiempos del NT. 
Se puede encontrar una posición similar en muchos otros trabajos que 
tratan sobre este asunto.17

En 1997 William Barr editó un volumen interesante titulado 
Constructive Christian Theology in the Worldwide Church, que contiene 
cuarenta (mayormente cortos) capítulos escritos por diferentes con-
tribuyentes revisando el estado del arte de la Teología Cristiana en el 
contexto de la globalización de la hermeneútica y la teología.18 Siete 
capítulos se enfocan en la iglesia, sin embargo, ninguno presenta una 
perspectiva bíblica sistemática.19 Esto parece reflejar la tendencia gen-
eral a reemplazar la reflexión bíblica sistemática con discusiones cul-
turalmente relevantes.20

Boyd Hunt incluye un artículo de revisión sobre tendencias actuales 
del pensamiento evangélico sobre eclesiología en el Festschrift dedicado 
a Millard Erickson en 1998.21 Iniciando con los recursos bíblicos o fun-
damentos relevantes para una eclesiología basada en la Biblia, él, sor-
prendentemente, enfatiza la importancia del Antiguo Testamento para 
una eclesiología bíblica.

La inestimable importancia del Antiguo Testamento es que la idea de la 
Iglesia del Nuevo Testamento está profundamente enraizada en las Escri-
tura Hebreas. De acuerdo con el Antiguo Testamento, Israel es el pueblo 
de Dios, elegido no solo para privilegio sino también para la misión. Los 
profetas esperaban un próximo gran día del Señor y un nuevo pacto, que 
crearía el nuevo pueblo de Dios en los últimos días (Jer 31:31-34). Aunque 
esta enseñanza del Antiguo Testamento, significante como es, permanece 

17.  Véase por ejemplo, Rufino Velasco, La Iglesia de Jesus: Proceso histórico de la 
conciencia eclesial (Estella: Verbo Divino, 1992), 15-20, 39-40, donde este principio se 
afirma claramente, la iglesia es post-Jesús.

18.  William R. Barr, ed., Constructive Christian Theology in the Worldwide Church 
(Grand Rapids: Eerdmans, 1997).

19.  La mayoría de los capítulos se enfocan en asuntos sociales, contextuales y 
culturales en conexión con la eclesiología. Por ejemplo, “The Role of the Church in 
a Pluralist Society”, “The Understanding of the Church Emerging in the Bilateral 
Dialogues—Coherence or Divergence?”, o “The Church’s Witness in Evangelism and 
Social Praxis”, por mencionar algunos.

20.  Véase mi discusión crítica del fenómeno de la crítica cultural en los estudios 
bíblicos y en el amplio campo de la hermenéutica bíblica en Gerald A. Klingbeil, 
“Cultural Criticism and Biblical Hermeneutics: Definition, Origins, Benefits, and 
Challenges”, BBR 15 (2005): 261-77.

21.  Boyd Hunt, “New Dimensions in Church”, en New Dimensions in Evan-
gelical Thought. Essays in Honor of Millard J. Erickson (ed. David S. Dockery; Downers 
Grove: InterVarsity, 1998), 338-53.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 126-149

Gerald A. Klingbeil132

incompleta. La idea del pueblo de Dios del Nuevo Testamento trasciende 
de lejos las limitaciones étnicas (Judío), políticas (reino nación), y culticas 
(sacrificios del templo, rituales sacerdotales, días santos) asociadas con la 
idea del pueblo de Dios del Antiguo Testamento.22

Parece que, después de todo, el Antiguo Testamento no es del todo 
inútil para establecer una eclesiología viable. Por alentadora que parezca 
esta afirmación, Hunt no hace mención del Antiguo Testamento cuando 
discute las múltiples imágenes de la iglesia, su naturaleza y misión, la 
forma de la iglesia, y su necesidad de renovación continua. De ahí que 
se percibe un desfase entre su premisa introductoria y la posterior apli-
cación práctica de este marco teórico.

En 2001 Joseph Hellerman publicó The Ancient Church as Family, que 
explora la literatura de los primeros tres siglos de la iglesia en términos 
de identidad de grupo y formación como parentesco sustituto.23 Después 
de una breve introducción al entorno social en el que el cristianismo se 
desarrolló, Hellerman describe diferentes fundamentos conceptuales de 
los sistemas familiares mediterráneos. La tesis básica del estudio sugi-
ere que el cristianismo primitivo entendía la iglesia como un grupo de 
parentesco patrilineal alternativo y constituye una lectura fascinante. 
Un elemento importante en la metodología de Hellerman es la investi-
gación en ciencias sociales, incluyendo la antropología y sociología. Sin 
embargo, está claro que el autor está más interesado en documentar el 
desarrollo de este concepto durante los tres primeros siglos de la Iglesia 
cristiana que en establecer sus orígenes en el Antiguo Testamento.24

En 2001, Wes Howard-Brook publicó The Church before Christianity 
que examina a los primeros seguidores de Jesús y su comprensión y apli-
cación de Cristo resucitado como la base de su comunidad compartida.25 
El foco histórico del volumen en las realidades de la iglesia del siglo I d.C. 
es útil (en comparación con los movimientos sistemáticos más generales 
analizados hasta ahora), pero no va más allá de la época de Cristo. Además, 
fuera de su análisis del término griego ἐκκλησία “iglesia”, donde lo conecta 

22.  Hunt, “New Dimensions in Church”, 339. 
23.  Joseph H. Hellerman, The Ancient Church as Family (Minneapolis: For-

tress, 2001).
24.  Hellerman dedica solo cuatro páginas a la discusión del concepto del “pue�-

blo de Dios” en el Antiguo Testamento, Ibid., 59-62. Sin embargo, señala que la 
terminología de hermanos no solo se asocia a los parientes de sangre (o antepasados), 
sino que va más allá de la relación familiar directa y enlaza diferentes (a menudo an-
tagónicos) familias, clanes, y grupos tribales, Ibid, 61.

25.  Wes Howard-Brook, The Church before Christianity (Maryknoll: Orbis, 2001).



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 126-149

La “ iglesia” en el Antiguo Testamento 133

con la asamblea del pueblo en el Antiguo Testamento, se enfoca mayor-
mente en las practicas relevantes de la iglesia neotestamentaria, incluy-
endo los ritos del bautismo, de la cena del Señor, de la oración personal, 
del estudio de la Biblia (lo que significaba en el contexto del primer siglo 
d.C.) y del discernimiento espiritual en comunidad.

El año 2002 se publicaron dos volúmenes relevantes sobre eclesi-
ología. Veli-Matti Kärkkäinen, profesor asociado de teología sistemática 
en el Seminario Teológico Fuller, presentó una concisa introducción a 
la Eclesiología desde una perspectiva ecuménica, histórica y global.26 
Desafortunadamente, Kärkkäinen no inicia con datos bíblicos, sino 
con diferentes confesiones eclesiológicas, seguido de una discusión de 
principios eclesiológicos contemporáneas, y finalmente remata el tra-
bajo con una mirada de la situación global de la iglesia, enfocándose 
predominantemente en contextos no occidentales. El problema con el 
trabajo de Kärkkäinen es que es básicamente descriptivo pero carece de 
interacción crítica con diferentes posturas eclesiológicas, así como de la 
elaboración de una eclesiología basada en la Biblia.27

En el mismo año, el sexto volumen de una teología sistemática inte-
gral de siete volúmenes que trata exclusivamente de la iglesia fue publi-
cada por Donald Bloesch.28 El volumen contiene 350 páginas (incluy-
endo índices) y, después de definir cinco desafíos contemporáneos de 
la eclesiología (autoridad e infalibilidad, misión, adoración, marcas y 
señales, y unidad), el autor intenta desarrollar sistemáticamente estas 
cuestiones. En su mayor parte, el trabajo se enfoca en la interacción 
de estudios teológico-sistemáticos previos, a menudo carentes de una 
sólida argumentación bíblica. Esto no es en absoluto accidental, como 
admite el propio Bloesch.

La teología no es autobiografía: su objeto no es el camino de la fe del cam-
inante cristiano. La teología tampoco es la sistematización de las enseñan-
zas de la Biblia. La tarea dogmática no consiste únicamente en averiguar 
que los profetas y apóstoles dijeron, sino determinar lo que debemos decir 
ahora en base al testimonio de ellos. En el cumplimiento de esta tarea, no 

26.  Veli-Matti Kärkkäinen, An Introduction to Ecclesiology: Ecumenical, Histori-
cal and Global Perspectives (Downers Grove: InterVarsity, 2002).

27.  Esto se observa en Daniel O. Plenc, revisión de Veli-Matti Kärkkäinen, An 
Introduction to Ecclesiology: Ecumenical, Historical and Global Perspectives, DavarLogos 
3 (2004): 87.

28.  Donald G. Bloesch, The Church. Sacraments, Worship, Ministry, Mission 
(Christian Foundations 6; Downers Grove: InterVarsity, 2002).



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 126-149

Gerald A. Klingbeil134

solo estudiamos las Escrituras, sino también tratamos de entender lo que el 
Espíritu está diciendo en la Escritura y a la iglesia en cada época.29

Quizá debido a este particular concepto teológico, no se pudo 
encontrar ninguna sección relevante tratando el tema de la Iglesia en el 
Antiguo Testamento.30

Estas tendencias se reflejan en gran medida en el contexto denom-
inacional de la Iglesia Adventista del Séptimo Día, aunque son visibles 
señales de cambio que sugieren una interacción más seria con el Antiguo 
Testamento en los estudios eclesiológicos adventistas.31 La publicación 
del Handbook of Seventh-day Adventist Theology en el 2000 marcó un 
evento importante en el pensamiento adventista sobre eclesiología. El 
artículo que trata sobre la iglesia tiene como autor a Raoul Dederen de 
la Universidad de Andrews32 e incluye bastantes referencias al Antiguo 
Testamento, particularmente cuando discute el rol de la iglesia como 
“Israel fiel”, la relación pactual entre YHWH y su pueblo y la iglesia 
como Israel espiritual.33 El artículo en sí mismo incluye nueve secciones 
mayores: la iglesia en el plan de Dios, la naturaleza y el alcance de la 
iglesia, imágenes bíblicas de la iglesia, la misión de la iglesia, el gobierno 
de la iglesia, las características de la iglesia, y una mirada seria sobre el 
futuro de la iglesia. Después de estas observaciones teológicas, Dederen 
también proporciona una reseña útil de la iglesia desde sus inicios en 
el NT, así como una selección de comentarios de Ellen White sobre la 
iglesia. Fiel al propósito del volumen, Dederen sigue una aproximación 
teológica sistemática de eclesiología que presenta los conceptos básicos 

29.  Bloesch, The Church. Sacraments, 23. Aunque no es necesariamente relevante 
para el tema actual, parece ser que el concepto de la Escritura de Bloesch está influen-
ciada por la teología del encuentro de Barth y su propio concepto básico de inspiración 
y revelación. 

30.  Bloesch utiliza el Antiguo Testamento ahora y entonces de forma ilustrativa 
y contrastiva. Véase, por ejemplo, en su discusión sobre el ministerio de las mujeres 
donde el provee muchas referencias en el Antiguo Testamento, Ibid, 219-20.

31.  Recientemente, he completado una revisión bibliográfica de diez años de 
reflexión bíblica y teológica sobre la iglesia dentro del contexto denominacional de 
la Iglesia Adventista del Séptimo Día. Véase Gerald A. Klingbeil, “Ecclesiology in 
Seventh-day Adventist Theological Research 1995-2004: A Brief Introduction and 
Bibliographical Guide”, AUSS 43 (2005): 11-29. A continuación, haré referencia a las 
publicaciones más relevantes.

32.  Raoul Dederen, “The Church”, en Handbook of Seventh-day Adventist Theol-
ogy, ed. Raoul Dederen (Hagerstown: Review & Herald, 2000), 538-81.

33.  Dederen, “The Church”, 543-48.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 126-149

La “ iglesia” en el Antiguo Testamento 135

juntos con referencias bíblicas cruciales, sin entrar necesariamente en 
discusiones exegéticas detalladas.

Aunque ha habido otros estudios eclesiológicos relevantes desde la 
perspectiva Adventista del Séptimo Día, el actual interés en el uso del 
Antiguo Testamento en la formulación de tal eclesiología me lleva a 
limitar mis comentarios a un número de estudios que aparecieron en 
2002 en un volumen titulado Pensar la iglesia hoy: hacia una eclesiología 
adventista, que contiene 35 artículos selectos leídos durante el Cuarto 
Simposio Bíblico-Teológico Sudamericano, celebrado del 30 de Agosto 
al 02 de Septiembre de 2001, en la Universidad Adventista del Plata 
en Argentina.34 El volumen está dividido en cinco secciones diferentes, 
tratando con (1) asuntos exegéticos y bíblicos de la iglesia, (2) grandes 
cuestiones teológicas, (3) reflexiones históricas, (4) tópicos relaciona-
dos a la iglesia en el mundo, y (5) aplicaciones prácticas de una eclesi-
ología Adventista del Séptimo Día replanteada. En la primera sección, 
varios estudios son particularmente relevantes para el presente debate. 
En total, seis capítulos (que suman unas 100 páginas) abordan la ecle-
siología o las cuestiones eclesiológicas desde la perspectiva del Antiguo 
Testamento, lo que, por sí mismo, es innovador. Efraín Velásquez exam-
ina la entidad social “tribu” (como es estudiada por los sociólogos) como 
un posible paradigma para una eclesiología Adventista del Séptimo Día 
que interactúa seriamente con el Antiguo Testamento.35 Gerald Kling-
beil estudia la dicotomía entre individualismo y colectivismo tal como 
aparece retratado en los textos relevantes del Antiguo Testamento,36 
mientras que Martin Klingbeil examina las múltiples metáforas divinas 
de los Salmos y se pregunta qué metáfora de Dios hablaría a la igle-
sia hoy.37 Otros estudios implican una atención cuidadosa a contextos 
bíblicos particulares, por ejemplo, la unidad de la iglesia de acuerdo con 

34.  Gerald A. Klingbeil, Martin G. Klingbeil, y Miguel Ángel Núñez, eds., 
Pensar la iglesia hoy: hacia una eclesiología adventista. Estudios teológicos presentados du-
rante el IV Simposio Bíblico-Teólogico Sudamericano en honor a Raoul Dederen (Liberta-
dor San Martin, Argentina: River Plate Adventist University Press, 2002).

35.  Efraín Velásquez, “La tribu: hacia una eclesiología adventista basada en las 
Escrituras Hebreas”, en Pensar la iglesia hoy: hacia una eclesiología adventista. Estudios 
teológicos presentados durante el IV Simposio Bíblico-Teológico Sudamericano en honor a Raoul 
Dederen, ed. Gerald A. Klingbeil, Martin G. Klingbeil, y Miguel Ángel Núñez (Lib�-
ertador San Martin, Argentina: River Plate Adventist University Press, 2002), 25-40.

36.  Gerald A. Klingbeil, “Entre individualismo y colectivismo: hacia una pers�-
pectiva bíblica de la naturaleza de la iglesia”, en Pensar la iglesia hoy, 3-22.

37.  Martin G. Klingbeil, “‘De lo profundo, Jehová, a ti clamo.’ Conocer al Dios 
de Israel a través del himnario veterotestamentario”, en Pensar la iglesia hoy, 41-56.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 126-149

Gerald A. Klingbeil136

Sal 133,38 el tema del remanente en la literatura sapiencial del Antiguo 
Testamento,39 o principios eclesiológicos en el libro de Daniel.40

Para resumir esta parte del presente estudio, ha quedado claro que el 
Antiguo Testamento no desempeña un papel importante en los estudios 
eclesiológicos recientes hasta el 2005, en especial aquellos que son nat-
uralmente sistemáticos. La mayoría de los debates eclesiológicos se cen-
tran en los textos del Nuevo Testamento, pero no incluyen realidades, 
conceptos o referencias al Antiguo Testamento. Aparte de la cuestión 
más controvertida de Israel (particularmente el Israel moderno) y la 
iglesia, se tiene la impresión, basada en una lectura de la mayoría de los 
estudios eclesiológicos, que la iglesia es una idea divina tardía, total-
mente desconectada de (o en el mejor de los casos, solo vagamente aso-
ciada) las realidades descritas en el Antiguo Testamento. Detrás de esta 
cuestión, se intuye cuestiones hermenéuticas subyacentes aún más serias, 
como la validez del Antiguo Testamento para el creyente que vive en el 
periodo del Nuevo Testamento, la hermenéutica de las Escrituras per se 
y el problema de cómo ha de emprenderse la teología sistemática. Aun-
que en el presente contexto es imposible debatir estas cuestiones, recon-
ocer su presencia puede ser un paso importante para superar algunas 
de sus limitaciones. Sin embargo, como se puede ver en la publicación 
del 2002 Pensar la iglesia hoy: hacia una eclesiología adventista, parece 
haber una creciente conciencia en la erudición adventista del séptimo 
día (¡al menos en la periferia!)41 de la importancia y, hasta cierto punto, 
de la continuidad entre el Antiguo Testamento y el Nuevo Testamento, 
ambos reflejados en una eclesiología verdaderamente bíblica.

Conexiones lingüísticas: El uso de                                          
ἐκκλησία y συναγωγή en la LXX

La léxica estándar ofrece un buen resumen del uso de los térmi-
nos griegos ἐκκλησία “iglesia” y συναγωγή “sinagoga” en el contexto del 

38.  Richard W. Medina, “La unidad de la iglesia según el Salmo 133”, en Pensar 
la iglesia hoy, 57-69.

39.  Hector Urrutia, “El mensaje del remanente final en los libros sapienciales”, 
en Pensar la iglesia hoy, 71-92.

40.  Carlos Elías Mora, “Principios eclesiológicos hallados en el libro de Da�-
niel”, en Pensar la iglesia hoy, 93-103.

41.  Se utiliza el término “periferia” con el trasfondo del debate centro-periferia 
que está haciendo estragos en la hermenéutica bíblica, que implica la interacción del 
pensamiento teológico occidental (=centro) con el pensamiento no occidental (es decir, 
Asía, África, Sudamérica y Centroamérica).



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 126-149

La “ iglesia” en el Antiguo Testamento 137

Nuevo Testamento, por lo que no es necesario repetirlo aquí.42 Es sufi-
ciente decir que ἐκκλησία es derivada de la combinación de la prep-
osición ἐκ y el verbo καλεο “llamar” y se relacionaba sobre todo con 
convocatorias oficiales en el griego clásico y aparecía generalmente en 
contextos políticos o muy estructurados.43 Por otro lado, συναγωγή tenía 
un sentido mucho más amplio y se refería a la recogida o reunión de 
cosas y personas.

Sin embargo, en el contexto del presente estudio, estamos más inte-
resados en el uso de los términos en la LXX, la traducción del Anti-
guo Testamento al Griego que era más frecuentemente utilizada en la 
iglesia cristiana primitiva.44 El lema de ἐκκλησία aparece 77 veces en 
73 versículos en la LXX, sin considerar los Apócrifos,45 mientras que 
συναγωγή ocurre 200 veces en 186 versículos.46 La mayoría de las ref-

42.  Otros estudios relevantes incluyen a Jack P. Lewis, “The Jewish Background 
of the Church”, ResQ 2 (1958): 154-63; y d I. Howard Marshall, “New Wine in Old 
Wineskins: V. The Biblical Use of the Word ‘ekklesia’”, ExpTim 84 (1973): 359-64.

43.  Véase en los léxicos estándar pertinentes Lothar Coenen, “Church, Synago�-
gue”, NIDNTT 1:291-307; Karl Ludwig Schmidt, “ἐκκλησία”, TDNT 3:501-36; Jür-
gen Roloff, “ἐκκλησία”, EDNT 1:400-15; Wolfgang Schragen, “συναγωγή”, TDNT 
7:798-841; Hubert Frankenmölle, “συναγωγή”, EDNT 3:293-96.

44.  Para buenas introducciones al estudio de la Septuaginta y su importancia 
más allá de los tradicionales estudios crítico-textuales, véase Raija Sollamo, “The 
Significance of Septuagint Studies”, en Emanuel. Studies in Hebrew Bible, Septuagint 
and Dead Sea Scrolls in Honor of Emanuel Tov, ed. Shalom M. Paul, Robert A. Kraft, 
Lawrence H. Schiffman y Weston W. Fields, VTSup 94 (Leiden: Brill, 2003), 497-
512; Benjamin G. Wright III, “The Jewish Scriptures in Greek. The Septuagint in 
the Context of Ancient Translation Activity”, en Biblical Translation in Context, ed. 
Frederick W. Knobloch; Studies and Texts in Jewish History and Culture 10 (Bethesda: 
University Press of Maryland, 2002), 3-18; Albert C. Sundberg, Jr., “The Septuagint: 
The Bible of Hellenistic Judaism”, en The Canon Debate, ed. Lee M. McDonald y 
James A. Sanders (Peabody: Hendrickson, 2002), 68-90; Karen H. Jobes y Moisés 
Silva, Invitation to the Septuagint (Grand Rapids: Baker, 2000); Natalio Fernandez 
Marcos, The Septuagint in Context. Introduction to the Greek Version of the Bible, trad. W. 
G. E. Watson (Leiden: Brill, 2000); L. Greenspoon, “‘It’s all Greek to me’: Septua-
gint Studies since 1968”, CurBS 5 (1997): 147-74; y Anneli Aejmelaeus, On the Trail of 
the Septuagint Translators. Collected Essays (Kampen: Kok Pharos, 1993).

45.  Dt 4:10; 9:10; 18:16; 23:2-4, 9; 31:30; Jos 9:2; Jue 20:2; 21:5, 8;1 S 17:47; 
19:20; 1 R 8:14, 22, 55, 65;1 Cr 13:2, 4; 28:2, 8; 29:1, 10, 20; 2 Cr 1:3, 5; 6:3, 12-13; 
7:8;10:3; 20:5, 14; 23:3; 28:14; 29:23, 28, 31-32; 30:2, 4, 13, 17, 23-25; Esd 2:64; 10:1, 
8, 12, 14; Neh 5:7, 13; 7:66; 8:2, 17; 13:1; Sal 21:23, 26; 25:5, 12; 34:18; 39:10; 67:27; 
88:6; 106:32; 149:1; Pr 5:14; Job 30:28; Miq 2:5; Jl 2:16; y Lm 1:10.

46.  Gn 1:9; 28:3; 35:11; 48:4; Ex 12:3, 6,19, 47;16:1-3, 6, 9-10, 22;17:1; 23:16; 
34:22, 31; 35:1, 4, 20; 38:22; 39:2; Lv 4:13-15, 21; 8:3-5; 9:5; 10:3, 6, 17; 11;36; 16:5, 
17, 33; 19:2; 22:18; 24:14, 16; Nm 1:2, 16, 18; 8:9, 20; 10:2-3, 7; 13:26; 14:1-2, 5, 7, 10, 
27, 35-36; 15:14, 24-26, 33, 35-36; 16:2-3, 5-6, 9, 11, 16, 19, 21-22, 24, 26, 33; 17:7, 



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 126-149

Gerald A. Klingbeil138

erencias de ἐκκλησία aparecen en textos que describen el período tardío 
del pueblo de Israel o que fueron escritos durante ese período (ejem., 1-2 
Crónicas, Esdras, Nehemías, algunos Salmos). Debido a la diversidad de 
traductores, su diversa familiaridad con la lengua hebrea,47 y sus diferentes 
contextos culturales y religiosos, la LXX no debe ser interpretada como 
una traducción monolítica como, por ejemplo, los proyectos modernos de 
traducción de la Biblia que giran en torno a principios editoriales gene-
rales básicos y un proceso de evaluación por pares bastante estructurado 
del producto final de la traducción. En cambio, la LXX claramente exhibe 
varios grados de competencia, diferentes técnicas de traducción48 y tam-
bién a menudo intenciones teológicas (o ideológicas) claras.49

Un buen ejemplo de estas características particulares puede encon-
trarse en el empleo de diferentes términos griegos para un mismo tér-
mino hebreo o, viceversa, el uso aparentemente indistinto de un término 
griego concreto como traducción de diferentes expresiones hebreas.50 

10, 12; 19:9, 20; 20:1-2, 4, 6, 8, 10-12, 22, 25, 27, 29; 22:4; 25:6-7; 26:2, 9-10; 27:2-3, 
14, 16-17, 19, 21-22; 31:13, 16, 26-27, 43; 32:2, 15; 35:12, 24-25; Dt 5:22; 33:4; Jos 
9:15, 18-19, 21, 27; 18:1; 20:3, 9; 22:16-17, 20, 30; Jue 14:8; 20:1; 21:10, 13, 16; 1 R 
12:20-21; 2 Cr 5:6; Est 10:3; Sal 7:8; 15:4; 21:17; 39:11; 61:9; 67:31; 73:2; 81:1; 85:14; 
105:17; 110:1; Pr 5:14; 21:16; Job 8:17; Abd 1:13; Sof 3:8; Zac 9:12; Is 19:6; 22:6; 
37:25; 56:8; Jer 6:11; 27:9; 33:17; 38:4, 13; 51:15; Ez 26:7; 27:27, 34; 32:22; 37:10; 38:4, 
7, 13, 15; Dn 8:25; 11:10-12.

47.  Para un útil debate introductorio sobre el tema, véase Jan Joosten, “On the 
Lxx Translators’ Knowledge of Hebrew”, en Tenth Congress of the International Orga-
nization for Septuagint and Cognate Studies, Oslo 1998, ed. Bernard A. Taylor, SBLSCS 
51 (Atlanta: Society of Biblical Literature, 2001), 165-79.

48.  Ver, e.g., Zipora Talshir, “Linguistic Development and the Evaluation of 
Translation Technique in the Septuagint”, en Studies in Bible, ed. Sara Japhet, ScrHier 
31 (Jerusalem: Magnes Press, 1986), 301-20; Galen Marquis, “Consistency of Lexical 
Equivalents as a Criterion for the Evaluation of Translation Technique as Exemplified 
in the LXX of EzeKiel”, en Sixth Congress of the International Organization For Septu-
agint and Cognate Studies, Jerusalem 1986, ed. Claude E. Cox, SBLSCS 23 (Atlanta: 
Scholars Press, 1987), 405-24; Anneli Aejmelaeus, “Translation Technique and the 
Intention of the Translator”, en Seventh Congress of the International Organization for 
Septuagint and Cognate Studies, Leuven 1989, ed. Claude E. Cox, SBLSCS 31 (Atlan�-
ta: Scholars Press, 1991), 23-36.

49.  Algunos ejemplos de estudios sobre las tendencias en las traducciones pue-
den encontrarse en Kristin de Troyer, “Translation or Interpretation? A Sample from 
the Books of Esther”, en Tenth Congress of the International Organization for Septuagint 
and Cognate Studies, 343-53; y Johann Cook, “The Ideology of Septuagint Proverbs”, 
en Tenth Congress of the International Organization for Septuagint and Cognate Studies, 
463-79.

50.  Véase el perspicaz debate que figura en Tim McLay, “Lexical Inconsisten�-
cy: Towards a Methodology for the Analysis of the Vocabulary in the Septuagint”, 



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 126-149

La “ iglesia” en el Antiguo Testamento 139

Por ejemplo, el hebreo קַַהַַל “asamblea, congregación, unidad”51 es tra-
ducido por al menos 8 diferentes términos griegos en la Septuaginta, 
incluyendo ἐκκλησία, ἐξεκκλησιάζειν, λαός, ὄχλος, πλῆθος, συναγωγή, 
συνέδριον, σύστασης.52 Similarmente, el hebreo עֵֵדָָה “congregación, 
grupo, etnia o grupo político”53 es traducido como ἐπισύστασις, λαός, 
παρεμβολή (?), πλῆθος, συναγωγή y συστροφή.54 

Ambos términos hebreos (קַַהַַל y עֵֵדָָה) pueden indicar comunida-
des reunidas con un propósito religioso (aunque estas no se limiten 
a este uso religioso)55 y aparecen a menudo en el mismo contexto de 
manera intercambiable, como puede verse en el crucial capítulo de Lv 
16, donde Moisés llama a la congregación (עֵֵדָָה) en el v. 5,56 pero los 
actos de expiación involucran en primer lugar al propio Aarón, a su 
familia y a la asamblea (קַַהַַל; Lv 16:17, 33). Claramente, ellos parecen 
haber funcionado como sinónimos (ejem., Lv 4:13), aunque sólo קַַהַַל 
ha sido traducido como ἐκκλησία por los traductores de la Septuaginta. 
Milgrom sugiere que no se puede comprobar ninguna diferencia notoria 
entre estos términos y que el uso paralelo de קַַהַַל y עֵֵדָָה puede deberse a 
razones literarias o estilísticas.57 El sustantivo עֵֵדָָה “asamblea, congrega-
ción” ocurre 149 veces en el AT58 y puede referir a la nación entera (Éx 
16:1; Nm 17:11; 20:1, etc.), todos varones adultos (Nm 14:1-4; 31:26), 
particularmente los que portaban armas ( Jue 20:1), o a las reuniones de 

in Tenth Congress of the International Organization for Septuagint and Cognate Studies, 
81-98. Cf. Cecile Dogniez, “The Greek Renderings of Hebrew Idiomatic Expres-
sions and Their Treatment in the Septuagint Lexica”, JNSL 28 (2002):1-17; y Victoria 
Spottomo, “Lexical Variants in the Greek Text of Reigns and Chronicles”, en Tenth 
Congress of the International Organization for Septuagint and Cognate Studies, 63-80.

51.  HAL, 1009-1010.
52.  Takamitsu Muraoka, Hebrew/Aramaic Index to the Septuagint Keyed to the 

Hatch-Redpath Concordance (Grand Rapids: Baker, 1998), 128.
53.  HAL, 746.
54.  Muraoka, Hebrew/Aramaic Index, 108.
55.  Para קַַהַַל, véase Éx 32;1; Lv 4:13, 14, 21; 16:17, 33; Dt 4:10; 9:10; 10:4, etc. 

Para עֵֵדָָה, véase Éx 12:3, 6, 19, 47; 16:10; 34:31; 35:1; Lv 16:5, etc.
56.  De manera muy interesante, en Lv 16:15; el texto masorético utiliza el tér-

mino hebreo עַַם “pueblo”, refiriéndose al grupo beneficiado de la ofrenda por el peca-
do. Similarmente, también Lv 16:24, 33 usa este término, donde está estrechamente 
vinculado a קַַהַַל.

57.  Jacob Milgrom, Leviticus 1-16. A New Translation with Introduction and 
Commentary (AB 3; New York: Doubleday, 1991), 242-43.

58.  Abraham Even-Shoshan, A New Concordance of the Old Testament Using the 
Hebrew and Aramaic Text (Jerusalem: Kiryat Sefer, 1985), 834; y también D. Levy, 
Jacob Milgrom, Helmer Ringgren, y Heinz-Josef Fabry, “עֵֵדָָה”, TDOT 10:468-81, 
esp. 470.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 126-149

Gerald A. Klingbeil140

líderes tribales como un órgano ejecutivo (Éx 12:3, 21; Nm 8:7, etc.). 
Baruch Levine sugiere que el término hebreo transmite el sentido de 
que el grupo estaba unificado como comunidad basada en principios 
establecidos.59 Los rabinos posteriores interpretaron עֵֵדָָה como la asam-
blea local en la sinagoga.60

¿Emplearon conscientemente los traductores de la Septuaginta 
(fueran o no cristianos o judíos)61 diferentes equivalentes para dos térmi-
nos hebreos que a menudo se usaban como sinónimos, y relacionaron 
ambos con la congregación de Israel? ¿Cuántos de los matices semánticos 
conocidos del griego clásico, tanto de ἐκκλησία como de συναγωγή, fueron 
deliberadamente transferidos al concepto neotestamentario de la iglesia, 
particularmente en vista del hecho de que la iglesia temprana, aunque 
marcada por características de organización visibles, no puede ser con-
siderada una entidad administrativa en un sentido estricto? Parece que 
la semántica por sí sola, incluso con la ayuda de una lente histórica, no 
proporcionará toda la información necesaria para describir el concepto 
de iglesia en el Antiguo Testamento. La semántica debe complementarse 
con una mirada al marco conceptual más amplio. Nuestro estudio de las 
metáforas e imágenes que los escritores del NT emplean para describir 
esta nueva y extraña entidad llamada ἐκκλησία será una herramienta útil 
en la búsqueda de la comprensión del equivalente veterotestamentario de 
la concepción neotestamentaria de la Iglesia.

Una mirada al marco conceptual más amplio:                               
La posibilidad de las metáforas

La iglesia no es un edificio ni una estructura administrativa genérica. 
Tal y como la entendieron los autores del NT, la iglesia está formada 
por personas que interactúan entre sí y juntas forman algo nuevo que 
va más allá de la suma de sus miembros como individuos. La naturaleza 
antropológica de la iglesia y su origen divino (i.e., no repetible) hacen de 
las metáforas un vehículo ideal para comunicar su esencia y naturaleza. 
Las metáforas no son fórmulas matemáticas, sino entidades conceptuales 
vivas (que en el caso de la Escritura son también literarias). A menudo se 

59.  Baruch A. Levine, Leviticus (The JPS Torah Commentary 3; Philadelphia: 
Jewish Publication Society, 1989), 22.

60.  Levy, Milgrom, Ringgren, y Fabry, “עֵֵדָָה”, TDOT 10:469.
61.  Ver Mogens Muller, The First Bible of the Church. A Plea for the Septuagint, 

JSOTSup 106; Copenhagen International Seminar 1 (Sheffield: Sheffield Academic 
Press, 1996); y Aejmelaeus, On the Trail of the Septuagint Translators.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 126-149

La “ iglesia” en el Antiguo Testamento 141

caracterizan por una multiplicidad de significados y exigen una respuesta 
existencial y experimental, sobre todo en el contexto de la fe y la Escrit-
ura. Ayudan al lector u oyente a comprender un concepto particular, a 
menudo muy abstracto o totalmente nuevo.

La Epístola a los Efesios contiene una serie de metáforas que son 
relevantes para una eclesiología bíblica. La familia (1:5, 11, 17, 18b; 
2:18, 19; 3:14; 4:6, 14; 5:1, 23, 24, 25; 6:6, 9), los edificios (2:20, 21, 22; 
3:17; 4:12) y el cuerpo (1:10, 23; 2:1, 5, 6, 10, 11, 15, 16; 3:6, 10; 4: 3, 4, 
12, 13, 15, 16, 18, 22, 24; 5:8, 23, 27, 29, 32; 6:13, 14, 15, 16, 17) son 
claramente las más importantes y aparecen también en otros lugares del 
NT en contextos relevantes para nuestro estudio de la Iglesia.62 Parece 
ser que, parcialmente al menos, estas metáforas han sido tomadas del 
AT. Con la metáfora de la familia, por ejemplo, Adán es llamado Ἀδὰμ 
τοῦ θεοῦ “Adán [hijo] de Dios” en Lc 3:38, una frase que no aparece 
así en el Antiguo Testamento, aunque se debe recordar que la creación 
siempre sitúa al creador en una relación particular con su creación.63 El 
hecho de que Lucas incluya esta notable declaración en la genealogía de 
Jesús subraya la filiación universal de Jesús. No sólo es descendiente de 
David, el verdadero Mesías para la nación judía, sino que es, a través de 
su encarnación, parte integral de la humanidad universal que está rela-
cionada por su creación filial con el Creador. El mismo motivo de tam-
bién ocurre en Éx 4:22, que dice ל ֽ י יִִשְְׂרָָאֵֽ� ֖ י בְְכֹ�רִ֖ ֥ ה בְְּנִ֥� ֔ ר יְְהוָ֔� ֣ ה אָָמַ֣�  Jehová ha“ כֹּ֚�ֹ

62.  Las extensas referencias bíblicas se basan en mi estudio detallado del mapa 
de metáforas de la Epístola a los Efesios. Ver Gerald A. Klingbeil, “Metaphors and 
Pragmatics: An Introduction to the Hermeneutics of Metaphors in the Epistle to the 
Ephesians”, BBR 16 (2006): 273-93, en el que se examinan numerosas contribuciones 
al debate sobre las metáforas de la iglesia. Los estudios recientes más significativos 
del tema incluyen John K. McVay, “Ecclesial Metaphor in the Epistle to the Ephe-
sians from the Perspective of a Modem Theory of Metaphor” (Ph.D. diss., University 
of Sheffield, 1995); Elna Mouton, “The Communicative Power of the Epistle to the 
Ephesians”, en Rhetoric, Scripture and Theology. Essays from the 1994 Pretoria Confer-
ence, ed. Stanley E. Porter y Thomas H. Olbricht (JSNTSup 131; Sheffield: Sheffield 
Academic Press, 1996), 280-307; y Gregory W. Dawes, The Body in Question: Meta-
phor and Meaning in the Interpretation of Ephesians 5:21-33 (Biblical Interpretation 30; 
Leiden: Brill, 1998).

63.  Darrell L. Bock, Luke. Volume 1: 1:1-9:50 (BECNT 3B; Grand Rapids: 
Baker, 1996), 360. En los textos egipcios, la deidad se asocia a menudo con los seres 
humanos mediante el concepto de filiación o adopción. Ver Merling Alomía, “El mo�-
tivo del  en el libro de Éxodo”, en Inicios, fundamentos y paradigmas: estudios teológicos 
y exegéticos en el Pentateuco, ed. Gerald A. Klingbeil, Serie monográfica de estudios 
bíblicos y teológicos de la Universidad Adventista del Plata 1 (Libertador San Martin, 
Argentina: River Plate Adventist University Press, 2004), 196-97.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 126-149

Gerald A. Klingbeil142

dicho así: Israel es mi hijo, mi primogénito”.64 En el contexto del Éxodo, 
la condición de hijo de Israel y su primogenitura65 deben entenderse con 
el trasfondo de la nueva nación que se está gestando.66 Cabe señalar aquí 
un detalle importante. El texto bíblico hace referencia a dos importantes 
connotaciones de Israel: en primer lugar, es el hijo de YHWH; pero, en 
segundo lugar, también es el hijo primogénito, lo que sugiere la existen-
cia de otros hijos. Estos otros ‘hijos’ (= naciones) ya aparecían en la tabla 
de naciones de Gn 10:1-32, seguido del enfoque particular sobre los 
descendientes de Sem encontrado en Gn 11:10-32.67

También se hace referencia a la filiación de Israel en otros contextos 
del Antiguo Testamento, como puede verse en Dt 14:1; 32:5, 19; Is 1:2; 
43:6; 45:11; 63:8; Jer 3:14, 19, 22; y Os 2:1 y 11:1.68 Las referencias 
en Oseas son especialmente intrigantes. Oseas retrata a YHWH como 
un padre que enseña a su hijo a dar sus primeros pasos (Os 11:3). Sin 
embargo, Israel rechaza la mano de la guía divina y, como resultado, se 
enfrentará a dificultades y al exilio (Os 11:4-6). Otras referencias del 
AT reiteran el carácter paternal de YHWH, un elemento crucial de la 
metáfora familiar, que muestran características tanto paternales69 como 
maternales.70 Las características maternales de YHWH implican expe-

64.  Merling Alomía, “El motivo del  en el libro de Éxodo”, 196-97.
65.  Este tema ha sido tratado en detalle en Frederick E. Greenspahn, When 

Brothers Dwell Together. The Preeminence of Younger Siblings in the Hebrew Bible (New 
York: Oxford University Press, 1994).

66.  Es interesante notar que Éx 1:9 contiene la primera referencia a Israel como 
-pueblo”, no solo como los “hijos de Israel”. Se está produciendo un cambio socio“ עַַם
político. Curiosamente, esta descripción se pone en boca del Faraón sin nombre.

67.  Gary N. Knoppers, “Shem, Ham and Japheth: The Universal and the Parti�-
cular in the Genealogy of Nations”, en The Chronicler as Theologian. Essays in Honor of 
Ralph W. Klein, ed. M. Patrick Graham et al. (JSOTSup 371; London: T & T Clark, 
2003), 13-31, ha discutido recientemente la importancia de la universalidad de las 
genealogías en 1-2 Crónicas. Cf. Yigal Levin, “Understanding Biblical Genealogies”, 
CurBS 9 (2001):11-46; y Walter E. Aufrecht, “Genealogy and History in Ancient 
Israel”, en Ascribe to the Lord: Biblical and Other Essays in Memory of Peter C. Craigie, 
ed. Peter C. Craigie, Lyle M. Eslinger y Glen Taylor (JSOTSup 67; Sheffield: JSOT, 
1988), 205-35.

68.  Cornelis Houtman, Exodus. Vol. 1, Historical Commentary on the Old Tes-
tament (Kampen: Kok Pharos, 1993), 13.

69.  Ver, e.g., Dt 32:6; 2 S 7:12-14 [hablando a David]; 1 Cr 17:13; 22:10; 28:6; 
29:10; Is 63:16; 64:7 [ET 8], etc.

70.  Ver ahora David Russell Tasker, “The Fatherhood of God: An Exegetical 
Study from the Hebrew Scriptures” (Ph.D. diss., Andrews University, 2002). Con-
cerniente a las características maternales de Dios, ver John J. Schmitt, “The Mother-
hood of God and Zion as Mother”, RB 92 (1985): 557-69; Marc Zvi Brettler, “Incom-



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 126-149

La “ iglesia” en el Antiguo Testamento 143

riencias de parto (ejem. Is 1:2; 42:14; 46:3) y la compasión tan típica de 
una madre (Is 49:15). Estas imágenes parentales son muy significativas en 
nuestra búsqueda de una metáfora dominante del Antiguo Testamento 
que reaparezca en los escritos del NT en un contexto eclesiológico.

En relación con la metáfora de la familia hay que fijarse en todo el 
contexto socio-económico de la antigua sociedad israelita. El hebreo עַַם 
“pueblo” no debe confundirse con el concepto moderno de “nación” que 
ha caracterizado los últimos 150 años de cultura occidental. El clan y 
la tribu, basados en la familia extensa, desempeñaron un papel vital en 
las antiguas sociedades mediterráneas, incluido Israel.71 Curiosamente, 
hasta el día de hoy, la lealtad al clan y a la tribu es más importante que 
los intereses nacionales. Aunque puede haber un componente étnico 
en el concepto de tribu, investigaciones antropológicas recientes han 
demostrado que los clanes y las tribus en el mundo antiguo no se basa-
ban exclusivamente en consideraciones étnicas, sino que a menudo se 
centraban en una visión común del mundo o en premisas ideológicas o 
teológicas.72 El origen común y el descenso verificable son ciertamente 
importantes, aunque algunos antropólogos también harían hincapié en 
el territorio compartido por los miembros de la tribu.73 En este sentido, 
“los de fuera” que adoptan un determinado conjunto de valores culturales 
o religiosos pueden ser admitidos plenamente en la tribu, independien-

patible Metaphors for YHWH in Isaiah 40-66”, JSOT 78 (1998): 97-120; Gerald A. 
Klingbeil y Chantal J. Klingbeil, “Metáforas femeninas de Dios en Isaias— reflex-
iones sobre la hermenéutica de la teología feminista”, Theo 14 (1999): 38-65.

71.  Øystein Stan LaBianca y Randy W. Younker, “The Kingdoms of Ammon, 
Moab and Edom: the Archaeology of Society in Late Bronze/Iron Age Transjordan 
(ca. 1400-500 BCE)”, en The Archaeology of Society in the Holy Land, ed. Thomas E. 
Levy (London: Leicester University Press, 1998), 399-415; Baruch A. Levine, “The 
Clan-Based Economy of Biblical Israel”, en Symbiosis, Symbolism, and the Power of the 
Past. Canaan, Ancient Israel, and Their Neighbors from the Late Bronze Age through Ro-
man Palestina, ed. William G. Dever y Seymour Gitin (Winona Lake: Eisenbrauns, 
2003), 445-53. Para una introducción más general a las estructuras familiares (y so-
ciales) en la época del AT, ver Daniel I. Block, “Marriage and Family in Ancient 
Israel”, en Marriage and Family in the Biblical World, ed. Ken M. Campbell (Downers 
Grove: InterVarsity, 2003), 33-102. Cf. Carol L. Meyers, “The Family in Early Israel”, 
en Families in Ancient Israel, 1-47; Joseph Blenkinsopp, “The Family in First Temple 
Israel”, en Families in Ancient Israel, 48-103.

72.  Véanse las importantes observaciones sobre este punto en Randall W. You�-
nker, “Moabite Social Structure”, BA 60 (1997): 237-48; también LaBianca y Younk-
er, “The Kingdoms of Ammon, Moab and Edom”, 404-6.

73.  Ver los comentarios útiles y citas adicionales encontradas en Daniel E. Fle-
ming, Democracy’s Ancient Ancestors. Mari and Early Collective Governance (Cambridge: 
Cambridge University Press, 2004), 24-28.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 126-149

Gerald A. Klingbeil144

temente de su origen étnico.74 La mentalidad de clan y de tribu también 
implica un sistema muy desarrollado de responsabilidad corporativa (o 
colectiva), como se puede ver en el pecado de Acán y su posterior cas-
tigo en Jos 7.75 Sin embargo, también implica bendiciones colectivas. La 
iglesia en el Nuevo Testamento retoma el camino donde lo dejaron la 
familia, el clan y la tribu del Antiguo Testamento: un grupo, no basado 
en la etnia, pero que comparte valores y una visión del mundo similares. 
Tampoco hay que olvidar que en el AT las personas que no pertenecían 
a un grupo determinado por su origen étnico podían convertirse en 
miembros de ese grupo. Rahab se incorpora al sistema tribal de Israel 
( Jos 2; 6:17-25), al igual que Rut (Rt 1:16-22). La institución social del 
רּ  forastero, recién llegado” es ampliamente conocida en el Antiguo“ גֵּ
Testamento y es sólo uno de los siete términos hebreos que denotan a 
un extranjero, lo que indica la importancia del concepto.76 La ley mosa-
ica concerniente a ּר  es muy proactiva y requiere protección y cuidados גֵּ
especiales. El razonamiento de Lv 19:34 es muy claro: “[Al] extranjero 
que more entre vosotros, y lo amarás como a ti mismo; porque extranje-
ros fuisteis en la tierra de Egipto. Yo Jehová vuestro Dios” (RV60). Josué 
8:35 describe la asamblea (קַַהַַל = LXX ἐκκλησία) de Israel, que incluye 
mujeres, niños y extraños que los acompañaban.77 El respeto, la toler-
ancia y también un futuro en el reino mesiánico de Dios son elementos 
que aparecen en relación con el extranjero.

Y a los hijos de los extranjeros que sigan a Jehová para servirle, y que 
amen el nombre de Jehová para ser sus siervos; a todos los que guarden el 
día de reposo para no profanarlo, y abracen mi pacto, yo los llevaré a mi 
santo monte, y los recrearé en mi casa de oración; sus holocaustos y sus 

74.  Estoy en deuda con los comentarios y la interacción con mi colega y amigo, 
el profesor Richard M. Davidson, del Seminario Teológico Adventista del Séptimo 
Día de la Universidad de Andrews.

75.  Véase mi debate más detallado en Klingbeil, “Entre individualismo y colec-
tivismo”, 3-22.

76.  Véase Bernadeth Carmen Caero Bustillos, “Liebt Gott den נָכְָרְִִי?”, BN 111 
(2002): 48-65, donde se discute los términos hebreos נִִכָָר ,נָָכְְרִִי ,זָָר ,אֵֵחֵֵר ,תּוֹשָָׁב ,גֵֵּר y 
 Cf. Harold V. Bennet, Injustice Made Legal. Deuteronomic Law and the Plight of .מָָגוֹר
Widows, Strangers, and Orphans in Ancient Israel (Grand Rapids: Eerdmans, 2002); 
Rolf Rendtorff, “The ּר  in the Priestly Laws of the Pentateuch”, en Ethnicity and the  גֵּ
Bible (ed. Mark G. Brett; Biblical Interpretation Series; Leiden: Brill, 1996), 77-87; y 
Daniel L. Smith-Cristopher, “Between Ezra and Isaiah: Exclusion, Transformation 
and Inclusion of the ‘Foreigner’ in Post-Exilic Biblical Theology”, en Ethnicity and the 
Bible, 117-42. 

77.  Literalmente, ם ֽ קִִּבְּרְְ�בָּֽ  ךְ  ֥ הַַהֹ�לֵ֥ ר  ֖  y de los extranjeros que moraban entre“ וְְהַַ�גֵּ֖
ellos”.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 126-149

La “ iglesia” en el Antiguo Testamento 145

sacrificios serán aceptos sobre mi altar; porque mi casa será llamada casa 
de oración para todos los pueblos (Is 56:6-7).

Otra importante metáfora eclesiológica se refiere al cuerpo y hace 
hincapié en la interconexión de sus miembros y sus distintas funciones. 
Con Cristo como cabeza (Ef 1:10; 4:15; 5:23), esta metáfora constituye 
una de las principales metáforas del NT de la iglesia. Yo sugiero que un 
concepto similar puede encontrarse ya en el Antiguo Testamento. El 
sistema patriarcal de clanes implica la función de liderazgo (= cabeza) 
del patriarca en el sistema religioso de este periodo. Sólo Abraham 
invoca el nombre de Yahveh (Gn 12:8) después de haber construido 
un altar, pero, aunque el texto bíblico es muy abreviado, parece estar 
claro que lo hizo para toda su casa. Un ejemplo de este principio puede 
encontrarse en la narrativa que describe la circuncisión de Abraham, 
que funciona como signo del pacto en Gn 17:10-14. Abraham recibe 
la orden y la promesa, pero la acción involucra a todos los miembros 
varones de su clan, incluido Ismael.78 Más tarde, durante el período 
formativo de Israel, cuando Acán roba de los objetos consagrados, todo 
Israel sufre las consecuencias de su pecado ( Jos 7:1-5). Esta narrativa 
claramente refleja la representación corporal en la que el bienestar (o la 
ausencia) de un miembro afecta todo el cuerpo.

Por otro lado, la fidelidad de un miembro de la tribu (= cuerpo) dará 
lugar a múltiples bendiciones para el resto del grupo, como se puede ver 
en el ministerio de los jueces o la declaración resumida de algunos de los 
reyes de Judá quienes, debido a sus acciones, hacen que YHWH ben-
diga a su pueblo.79 La naturaleza interactiva de la metáfora del cuerpo 
está estrechamente relacionada con la personalidad diádica de las anti-
guas culturas mediterráneas, con su particular énfasis en el grupo.80 Una 
buena definición de personalidad diádica es la siguiente: “Cada indi-

78.  He analizado algunas de las características de las economías domésticas 
que aparecen en los textos sobre la construcción de altares del Génesis en Gerald A. 
Klingbeil, “Altars, Ritual and Theology—Preliminary Thoughts on the Importance 
of Cult and Ritual for a Theology of the Hebrew Scriptures”, VT 54 (2004): 495-515.

79.  Por desgracia, hay que reconocer que la tendencia negativa es mucho más 
prominente en el Antiguo Testamento.

80.  Para una buena introducción al elemento diádico de las culturas antiguas, 
véase Jerome H. Neyrey, “Dyadism”, en Biblical Social Values and Their Meaning (ed. 
John J. Pilch y Bruce J. Malina; Peabody: Hendrickson, 1993), 49-52; John J. Pilch, 
“Cooperativeness”, 33-36 del mismo volumen, y más recientemente, K. C. Hanson, 
“Sin, Purification, and Group Process”, en Problems in Biblical Theology. Essays in Hon-
or of Rolf Knierim, ed. Henry T. C. Sun et al. (Grand Rapids: Eerdmans, 1997), 167-
91, esp. 170-71.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 126-149

Gerald A. Klingbeil146

viduo se percibe como incrustado en algún otro, en una secuencia de 
incrustación, por así decirlo [...] La identidad es un producto de la rel-
ación interactiva más que de la formación individualista del ego”.81 Me 
parece que todos estos elementos no sólo pueden encontrarse en el con-
cepto cristiano de iglesia, sino que también representan un importante 
aspecto teológico de las enseñanzas éticas, morales y religiosas del NT. 
En este sentido, el concepto neotestamentario de iglesia parece ser no 
sólo la continuación de un concepto veterotestamentario ya conocido y 
ampliamente visible, sino que involucra premisas teológicas enraizadas 
en los actos divinos de la creación y la salvación.

Conclusiones
El Antiguo Testamento generalmente desempeña un papel mar-

ginal o inexistente en los estudios eclesiológicos actuales, ya que se 
suele suponer que la iglesia sólo empezó a existir tras la ascensión de 
Jesucristo. En consecuencia, no se consulta el Antiguo Testamento para 
obtener información conceptual sobre la iglesia. Esta forma de pensar 
parece prevalecer en la discusión sistemática de la eclesiología y puede 
indicar algunas presuposiciones hermenéuticas problemáticas que con-
traponen el NT al AT.82

Me gustaría desafiar esta noción por dos motivos principales: en 
primer lugar, el concepto de iglesia no se define exclusivamente de forma 
lexical. Para decirlo más explícitamente: la existencia (o la falta) de los 
términos griegos ἐκκλησία y συναγωγή en la traducción griega del Anti-
guo Testamento no debe tomarse como único dato relevante para una 
eclesiología del Antiguo Testamento. La terminología y la semántica 
cambian con el paso del tiempo, como puede verse en el uso de estos 
términos en griego clásico, que no muestran una gran afinidad con su 
uso en griego koiné. En segundo lugar, hay que tener en cuenta los 
datos conceptuales junto con los datos lexicales. He sugerido que las tres 
metáforas principales que los escritores del NT (particularmente Pablo 
en Efesios) emplean para describir facetas y principios importantes de 
la iglesia incluyen familia, edificios y, sobre todo, el cuerpo. Tanto la 
familia como la metáfora del cuerpo están visiblemente presentes en 
el Antiguo Testamento y no sólo tienen su origen en la experiencia de 
Israel, sino que se emplean incluso antes de la fundación del conglomer-

81.  Hanson, “Sin, Purification, and Group Process”, 171.
82.  Cf. Rex Mason, “The Old Testament/Hebrew Bible”, en The Biblical World. 

Volume I, ed. John Barton; London: Routledge, 2002), 5.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 126-149

La “ iglesia” en el Antiguo Testamento 147

ado tribal que conocemos como “Israel”. La relación de Dios con Israel 
también se expresa en términos de filiación y las características paren-
tales de YHWH (padre y madre a la vez) son claramente visibles en la 
información textual del Antiguo Testamento. La metáfora del cuerpo a 
menudo implica la relación entre el todo y sus partes individuales en la 
eclesiología del NT, que también es visible en el Antiguo Testamento en 
el contexto de la comunidad de Israel.

Está claro que lo que se ha presentado aquí no puede describir el 
panorama completo. Aunque la sociedad israelita mostraba una mar-
cada apertura (sobre todo en comparación con sus vecinos del ACO)83 
a la persona extranjera (especialmente los ּר  y famosos ejemplos como (גֵּ
Rahab y Rut se integran en la genealogía del linaje davídico (y, por tanto, 
mesiánico), hay otros ejemplos de parcialidad, como la cuestión de los 
matrimonios exogámicos y la insistencia en hablar la lengua hebrea en 
las narrativas de Esdras y Nehemías.84

Sin embargo, la evidencia conceptual sugiere estrechas conexiones 
entre el Nuevo y el Antiguo Testamento que pueden dar un nuevo 
impulso al estudio de una eclesiología bíblica. Tal vez haya llegado el 
momento de renovar nuestro compromiso con la completa Palabra de 
Dios y descubrir principios prácticos y relevantes de la iglesia en lugares 
que a primera vista pueden parecer irrelevantes o anticuados. 

83.  Ver Caero Bustillos, “Liebt Gott den 50-51”, נָָכְְרִִי.
84.  Sin embargo, no hay que olvidar que la lengua y el matrimonio no son sólo 

fenómenos culturales cívicos, sino formas que comunican poderosamente valores dis-
tintos. Con respecto a la precipitada reacción de Nehemías ante la preferencia lingüís-
tica de algunos niños de los matrimonios mixtos (Neh 13:23-25), Chantal Klingbeil 
sugiere que, puesto que la adquisición de la lengua siempre está relacionada con la 
adquisición de valores, la pragmática sociolingüística puede proporcionar un ángulo 
útil para entender la enérgica reacción de Nehemías. En este sentido, la fórmula ‘sin 
lengua de Judá’ = ‘sin valores’ de Judá parece estar justificada. Ver Chantal J. Klin-
gbeil, “Mirando más allá de las Palabras. Pragmática lingüística y su aplicación a los 
estudios bíblicos”, en Entender la Palabra. Hermenéutica adventista para el nuevo siglo, 
ed. Merling Alomía et al. (Cochabamba: Bolivian Adventist University Press, 2000), 
123-35, esp. 124-25. Compárese también mi estudio de esta cuestión crucial en Ger-
ald A. Klingbeil, “‘Not So Happily Ever After...:’ Cross-Cultural Marriages in the 
Time of Ezra-Nehemiah”, Maarav 14 (2007 [2008]): 39–75.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 126-149

Gerald A. Klingbeil148

Gerald A. Klingbeil
gerald.klingbeil@gmail.com

Adventist International Institute of Advanced Studies
Silang, Cavite, Filipinas

Recibido: 19 de junio, 2025
Aceptado:  20 de octubre, 2025





Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 150-177

RESUMEN

“Otra mirada al juicio preadvenimiento: La implementación escatoló-
gica del veredicto del Calvario”— Este artículo analiza el juicio preadve-
nimiento, demostrando su compatibilidad teológica con la expiación reali-
zada en el Calvario. Lejos de restar importancia a la Cruz, el juicio extiende 
e implementa su “doble veredicto”: la liberación del pueblo de Dios y la 
destrucción de sus enemigos, tal como se prefigura en la tipología del libro 
de Daniel. El estudio aborda el juicio desde la perspectiva del conflicto cós-
mico, argumentando que este proceso es necesario no para informar a Dios, 
sino para vindicar su carácter ante el universo observador.

Palabras clave: Calvario, juicio preadvenimiento, conflicto cósmico, teodicea.

ABSTRACT

“Another look at the pre-advent judgment: The eschatological imple-
mentation of Calvary's verdict”—This article analyzes the pre-advent 
judgment, demonstrating its theological compatibility with the atonement 
realized at Calvary. Far from diminishing the importance of the Cross, the 
judgment extends and implements its “double verdict”: the deliverance of 
God's people and the destruction of their enemies, as foreshadowed in the 
typology of the book of Daniel. The study approaches the judgment from 
the perspective of the cosmic conflict, arguing that this process is necessary 
not to inform God, but to vindicate His character before the watching 
universe. 

Keywords: Calvary, judgment, sanctification, pre-advent, cosmic conflict, 
theodicy.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 150-177

https://doi.org/10.17162/rbo.v22i2.2182

OTRA MIRADA AL JUICIO PREADVENIMIENTO: 
LA IMPLEMENTACIÓN ESCATOLÓGICA DEL

VEREDICTO DEL CALVARIO1

Norman R. Gulley,

Introducción
“Diciendo [el ángel] a gran voz: ‘Temed [reverenciad] a Dios, y dadle 

gloria, porque la hora de su juicio ha llegado; y adorad a aquel que hizo el 
cielo y la tierra, el mar y las fuentes de las aguas’” (Ap 14:7 RVR90 [parén-
tesis añadido]). Solo la Iglesia Adventista del Séptimo Día sostiene que 
este versículo anuncia un juicio previo al advenimiento (preadvent judg-
ment), un juicio que precede a la segunda venida de Cristo. ¿Qué sostie-
nen, entonces, los no adventistas? 

Para la mayoría de los cristianos, el juicio investigador es inacepta-
ble. Donald Barnhouse, en el prólogo del libro de Walter Martin, The 
Truth about Seventh-day Adventism (1960), afirmó: “Creo que las ideas 
del juicio investigador y de un ministerio secundario en el santuario 
no tienen base en las Escrituras”. Además, añadió que “la doctrina del 
juicio investigador no es compartida por ningún otro grupo cristiano y 
era desconocida hasta mediados del siglo XIX. En mi opinión, se pro-
mulgó en aquella época como un medio para suavizar el duro golpe de 
“El Gran Chasco”.2 Él se se refiere al chasco del 22 de octubre de 1844, 
cuando Cristo no regresó a la Tierra para purificar el santuario (enten-
dido entonces como la tierra), tal como enseñaba William Miller, sino 
que entró en la segunda fase de su ministerio celestial para purificar el 
santuario celestial.

En su obra posterior, The Kingdom of the Cults (revisada en 1997), 
Walter Martin rechaza el juicio investigador al afirmar: “En la Biblia se 
mencionan varios juicios, pero es mi opinión que ningún pasaje corro-
bora la teoría del “juicio investigador”, pues verdaderamente se trata de 
una teoría que depende de citas fuera de contexto y respaldada por el 

1.  Agradecemos a Eliazar Huillca por su valiosa contribución traduciendo el 
presente artículo del inglés al español 

2. Donald Grey Barnhouse, “Foreword” en Walter R. Martin, The Truth About 
Seventh-day Adventism (Grand Rapids: Zondervan, 1960), 7.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 150-177

Norman R. Gulley152

Espíritu de Profecía”.3 Martin rechazó la purificación de los pecados del 
santuario en el juicio investigador argumentando que los pecados son 
perdonados y olvidados inmediatamente tras el arrepentimiento. Señala 
que las Escrituras enseñan: “Si confesamos nuestros pecados, él es fiel 
y justo para perdonar nuestros pecados, y limpiarnos de toda maldad” 
(1 Jn 1:9). Además, cita la promesa de Cristo: “El que oye mi pala-
bra, y cree al que me envió, tiene vida eterna; y no vendrá a juicio, mas 
ha pasado de muerte a vida” ( Jn 5:24, traducción literal).4 Estos textos 
enseñan una purificación inmediata al momento del perdón, y que no 
hay necesidad de que los creyentes en Cristo vayan a juicio. Estoy total-
mente de acuerdo con estos textos, pero debemos preguntar: ¿Niegan 
estos pasajes el juicio investigador?

Redención y Restauración:                                                                      
Resolviendo todo el problema del pecado

Al juicio actual se le denomina “preadvenimiento”, lo cual denota su 
tiempo; e “investigador”, lo cual denota su método (Ap 14:6, 7). ¿Por qué 
es necesario un juicio previo al advenimiento? Necesitamos profundizar 
en el corazón de lo que está sucediendo en el juicio preadvenimiento, y 
por esa razón, lo que continuará en el juicio del milenio y el juicio post-
milenio (Ap 20:7-15). Dios no necesita juicios porque Él es omnisciente 
(Sal 33:13-15; 56:8, 104:24; 139:2, 6 147:4; Is 44:28, 46:9, 10; Mal 3:16; 
Mt 10:29, 30; Hch 15:8; Rm 11:33, Ef 3:10). “Conoce el Señor a los que 
son suyos” (2 Ti 2:19). Jesús declaró: “yo conozco mis ovejas” ( Jn 10:14). 
Dios mantiene estos juicios por el bien de los seres creados.5

La redención consiste en perdonar los pecados, limpiarlos y olvidar-
los. De hecho, Dios declara: “Porque como la altura de los cielos sobre 
la tierra, engrandeció su misericordia sobre los que le temen [le reveren-
cian]. Cuanto está lejos el oriente del occidente, hizo alejar de nosotros 
nuestras rebeliones” (Sal 103:11, 12 [paréntesis añadido]). Ezequías, rey 
de Judá, dijo acerca de Dios: “Mas a ti agradó librar mi vida del hoyo 
de corrupción; porque echaste tras tus espaldas todos mis pecados” (Is 

3. Walter Martin, The Kingdom of the Cults (rev. and updated ed.; Minneapolis: 
Bethany, 1997), 585. El “Espíritu de Profecía” es una referencia a los escritos de Ellen 
G. White, una de las fundadoras de la Iglesia Adventista del Séptimo Día, cuyo don 
de profecía fue probado bíblicamente.

4. Martin, The Kingdom of the Cults, 584–85
5. Véase la nota 39. Todos los seres creados inteligentes participan en la evaluaci-

ón de los juicios de Dios y los encuentran justos (Ap 15:3). La cuestión en el conflicto 
cósmico, que pone en tela de juicio el amor y la justicia de Dios, queda así respondida.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 150-177

Otra mirada al juicio preadvenimiento 153

38:17b). Tras los pecados de Judá (véase Ez 8) y su regreso del exilio, 
Miqueas afirmó sobre Dios: “Él volverá a tener misericordia de noso-
tros; sepultará nuestras iniquidades, y echará en lo profundo del mar 
todos nuestros pecados” (Mi 7:19). Estas metáforas prueban con fuerza 
que Dios perdona y olvida los pecados en su obra de redención. Estos 
textos son tan sólidos como la expiación sacrificial de Cristo completada 
en la cruz por los pecadores. Así como nada ha de añadirse a su muerte, 
tampoco nada ha de añadirse a su limpieza de los pecados cuando estos 
son perdonados y olvidados. El estatus de los cristianos como pecadores 
perdonados, que experimentan la vida en Cristo ( Jn 3:15, 36; 6:47), 
permanece inalterado por el juicio preadvenimiento.

Entonces, ¿de qué trata el juicio? Trata sobre la obra de restauración 
de Cristo. La redención requiere restauración, o de lo contrario la reden-
ción no es completa. El sacrificio completo de Cristo en la cruz tuvo 
como fin tanto redimir a los seres humanos como restaurarlos a ellos y 
al universo a su estado prístino y sin pecado, anterior a la caída. El juicio 
no cambia la relación del perdonado con el Perdonador. El juicio no es 
una pérdida de la gracia por el hecho de que Dios recuerde los pecados 
pasados. El juicio es un despliegue ulterior de la redención hacia su nivel 
de restauración para la eternidad. ¿Cómo es esto posible? La redención 
no es un fin en sí misma, pues avanza hacia la restauración y la liberación 
del pecado y el dolor para siempre. La restauración es el fruto final de la 
redención, el pleno florecimiento de la gracia.

Investigación Contemporánea:                                                               
Dos Ministerios y la Teodicea

Yahweh dijo a Moisés: “Y harán un santuario para mí, y habitaré en 
medio de ellos. Conforme a todo lo que yo te muestre, el diseño (תַּּבְְנִיִת) 
del tabernáculo, y el diseño de todos sus utensilios, así lo haréis” (Éx 
25:8–9, cf. v. 40); así que el santuario terrenal es una “copia (ὑποδείγματι) 
y sombra (σκιᾷ) de lo que hay en el cielo” (Heb 8:5a), con dos habita-
ciones, “el Lugar Santo” y el “Lugar Santísimo” (Heb 9:2, 3). Richard 
Davidson demostró que “las estructuras tipológicas de Hebreos 8 y 9 
(vistas a la luz de Éxodo 25 y otros numerosos pasajes del Antiguo Tes-
tamento) parecen indicar que tanto la tipología vertical como la hori-
zontal son propias de la perspectiva bíblica”.6

6.  Richard M. Davidson, Typology in Scripture: A Study of Hermeneutical τύπος 
Structures (AUSDDS 2; Berrien Springs: Andrews University Press, 1981), 407.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 150-177

Norman R. Gulley154

El ministerio diario, en el Lugar Santo, se realizaba todos los días 
del año del culto (Lv 4) y el ministerio anual, en el Lugar Santísimo, se 
realizaba en el Día de la Expiación del año del culto (Lv 16). Estos dos 
ministerios tipificaban lo que ocurre en el santuario celestial: el ministe-
rio diario de Cristo desde la ascensión hasta el fin del tiempo de gracia, 
para hacer aptos a los seres humanos para entrar en el cielo (aplicando 
los beneficios del Calvario); y el ministerio anual de Cristo, el antitípico 
Día de la Expiación, que es un día de juicio (como en el tipo, Lv 23:27–
32). Esta última fase es la que la mayoría de los cristianos rechazan. 
Ellos dicen: “¿Por qué es necesario un juicio en el cielo si el Calvario fue 
el Día del Juicio?” ( Jn 12:31, 32).

Los rituales cúlticos cíclicos, en dos fases, repetidos año tras año, 
proporcionaban una percepción del ministerio de Cristo tras la resu-
rrección en el santuario celestial. Aplicar los beneficios del Calvario a 
los seres humanos es una verdad bíblica bien conocida, tal como se ve 
en la Institución de Calvino.7 Mientras que el Calvario fue provisto de 
una vez para siempre como el lado objetivo de la expiación, aplicar los 
beneficios del Calvario es el lado subjetivo de la expiación, una obra de 
santificación o aptitud para el cielo. Esta es una obra de redención.

¿No es suficiente la redención? ¿Por qué existe un juicio, o una segunda 
fase del ministerio de Cristo en el santuario celestial? Esta segunda fase 
va más allá de la redención para abordar el conflicto cósmico.8 La rebe-
lión de Satanás pone en tela de juicio el carácter de Dios. Él calumnia a 
Dios, o distorsiona la verdad sobre Él. Es por ello que Cristo dijo sobre 
Satanás: “Cuando habla mentira, de suyo habla; porque es mentiroso, y 
padre de mentira” ( Jn 8:44)”. La palabra hebrea rekullah (רְְכֻֻל�ָה), usada para 
referirse a Satanás (Ez 28:16), significa “comercio” o “venta ambulante”, 
en referencia a mercancías o a chismes. En este contexto, Satanás difunde 
chismes sobre Dios, desinformación sobre Él, de modo que un tercio de 
los ángeles se unió a su rebelión contra Dios.9 La rebelión significa des-
confiar de Dios. En este contexto, si Cristo lleva a algunos seres humanos 
al cielo y a otros no, esto podría verse como evidencia a favor del alegato 

7.  “Mientras estemos sin Cristo y separados de él, nada de lo que él sufrió e hizo 
por la salvación de la raza humana nos beneficia en lo más mínimo”.  John Calvin, 
Institutes of the Christian Religion (trans. H. Beveridge; 2 vols.; London: James Clark, 
1962), 2:463 (3.1.1).

8.  Véase Norman R. Gulley, Systematic Theology: Prolegomena (Berrien Springs: 
Andrews University Press, 2003), 387–453.

9.  Véase Richard M. Davidson, “Cosmic Metanarrative for the Coming Mil�-
lennium,” JATS 11, no 1–2 (2000): 108.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 150-177

Otra mirada al juicio preadvenimiento 155

de Satanás. Por eso existe un juicio preadvenimiento, para que todos los 
seres inteligentes puedan ver por qué algunos irán al cielo y otros no. La 
teología tradicional no comprende el conflicto cósmico y, por ende, lo que 
Dios necesita hacer para demostrar que las acusaciones son falsas.

Dios no tiene nada que esconder. Él no es el Dios de la teología tra-
dicional (Agustín-Calvino) que en la eternidad predestinó quiénes serían 
salvos y quiénes serían rechazados, de modo que el destino no tiene nada 
que ver con lo que ocurre en la historia humana. Él no es el Dios cuyo 
eterno y secreto doble decreto está fuera del alcance de los humanos para 
indagar y cuestionar. “Después de todo —dicen los predestinacionistas—, 
Él es Dios, y puede hacer lo que quiera con los seres humanos, pues nin-
guno es digno de salvación. Es un acto de misericordia y gracia que Él 
salve a alguno”.10 Por eso la teología tradicional no tiene contribución 
alguna que hacer para responder a las acusaciones del enemigo. Un juicio 
investigador indica que Dios está dispuesto a revelar que los humanos 
eligen su propio destino, lo cual es compatible con el amor de Dios (1 
Jn 4:8–16). El juicio no tiene nada que ver con la salvación por las obras 
humanas, sino que tiene todo que ver con la obra de salvación de Cristo.

En la cruz, Cristo fue juzgado en lugar de los seres humanos, pro-
veyendo una expiación sustitutoria: “Al que no conoció pecado, por 
nosotros lo hizo pecado, para que nosotros fuésemos hechos justicia 
de Dios en él” (2 Co 5:21). La salvación depende de la aceptación de 
la muerte de Cristo. La pérdida de la salvación depende del rechazo de 
Su muerte. Por eso Juan 3:16 dice que quienquiera que crea en Cristo 
no perecerá, sino que tendrá vida eterna, indicando que perecer se 
debe a la falta de fe. Aquellos que aceptan el Calvario como la única 
base de salvación son candidatos a esta; aquellos que rechazan el Cal-
vario no son candidatos para la salvación.

Esto da un giro radical a la predestinación tradicional, ya que aque-
llos que eligen a Cristo como su Salvador serán salvos, aquellos que lo 
rechacen estarán perdidos. La elección o el rechazo no es una decisión 
que Dios tomó en la eternidad, sino una decisión hecha por los huma-
nos en el tiempo. Los seres humanos son los que eligen o rechazan, 
no Dios. El proceso judicial concluye con un veredicto. Los cristianos 
genuinos no son juzgados. Más bien, Dios revela su lealtad como la 
base de su decisión de salvarlos, y al hacerlo se le considera justo. Por lo 

10.  Para seguir el debate de la predestinación, Norman R. Gulley, Systematic 
Theology: God, Creation, Christ (Berrien Springs: Andrews University Press, 2008), 
chs. 9 y 10



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 150-177

Norman R. Gulley156

tanto, el juicio final no sería necesario si las acusaciones de la controver-
sia cósmica contra Dios no estuvieran ante el universo. Los cristianos 
necesitan adquirir una visión más amplia de lo que está sucediendo en el 
santuario celestial, de la misión de restauración de Cristo que completa 
su misión redentora.

Hay otro nivel de la controversia cósmica que se aborda en Daniel 7. 
Los que se rebelan contra Dios y sus seguidores son los que serán juzgados.

Hay tres juicios escatológicos que revelan la justicia de Dios a tres 
grupos de seres inteligentes. El juicio preadvenimiento es para todos los 
seres no humanos, el juicio del milenio para los humanos redimidos, el 
juicio post-milenio para los humanos rebeldes, y presenciado por todos 
los seres inteligentes. Estos juicios revelan la justicia de Dios, dan una 
indicación más de que Dios no es como Satanás ha tratado de hacerle 
parecer, y la revelación de este hecho a través de estos juicios es la razón 
por la que nunca volverá a surgir la rebelión (Nah 1:9). Dios está ase-
gurando la seguridad de los seres inteligentes, por toda la eternidad, a 
través de estos juicios. Esta es la restauración que completó la redención. 
No hay duda de la redención mediante la restauración, ni cambio alguno 
en la salvación a través de estos juicios.

Jacob Milgrom, profesor Emérito de Estudios Bíblicos en Univer-
sity of California, Berkley, considera el sistema del santuario como una 
teodicea.11 Mientras que Milgrom sostiene que una fase de purga era 
suficiente, Roy Gane documenta que son necesarias dos fases de purga:

El análisis de los rituales del Día de la Expiación, incluidos los términos 
que designan los males que purgan, muestra que constituyen una segun-
da fase importante de כפר por faltas morales expiables. Esta fase consti-
tuye un juicio corporativo para la comunidad, a través del cual YHWH 
queda exento de responsabilidad judicial por haber perdonado a personas 
culpables. La vindicación de YHWH da como resultado la absolución 
moral de aquellos que continúan demostrando lealtad hacia él, pero re-
chaza a los que son desleales.12

A partir de los numerosos detalles de la legislación cultual del Pentateu-
co, el presente estudio ha establecido que los pecados expiables se eli-
minan de quienes los cometen mediante ofrendas de purificación a lo 
largo del año (e.g., Lv 4), y estos se incluyen entre los males purgados del 
santuario en una segunda fase colectiva de כפר en el Día anual de la Ex-
piación (cap. 16). Al desentrañar un enigma que llevaba mucho tiempo 

11.  Jacob Milgrom, Leviticus 1–16 (AB 3; New York: Doubleday, 1991), 260
12.  Roy E. Gane, Cult and Character: Purification Offerings, Day of Atonement, 

and Theodicy (Winona Lake: Eisenbrauns, 2005), xxi.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 150-177

Otra mirada al juicio preadvenimiento 157

sin resolverse, he encontrado una razón para esta segunda fase: Cuan-
do YHWH perdona a los culpables, incurre en responsabilidad judicial 
 al crear un desequilibrio entre la justicia y la bondad que afecta a (צוך)
su reputación como gobernante (cf. 2 S 14:9). El restablecimiento del 
equilibrio se lleva a cabo mediante la purificación ritual del santuario, 
que representa la vindicación de la justicia administrativa de YHWH 
al liberarse de la responsabilidad judicial. Como resultado, los israelitas 
que le muestran su lealtad continua reciben el beneficio secundario de la 
purificación/limpieza moral, en el sentido de que el perdón que ya se les 
ha concedido se confirma cuando el Perdonador es vindicado.13

La morada de Dios entre los pecadores perdonados fue vindicada 
por el Día de la Expiación anual, pues la reputación de Dios no se vio 
comprometida, ya que los perdonados habían permanecido leales, y de 
los que no fueron perdonados (por ser rebeldes desafiantes) se mostró 
que habían permanecido desleales.

Considere lo que sucedía en el Día de la Expiación típico. Tras una 
ofrenda por el pecado y un holocausto (Lv 16:6), dos machos cabríos 
eran presentados ante el Señor a la entrada de la Tienda de Reunión (v. 
7). Mediante el echar suertes, el macho cabrío para el Señor era sacri-
ficado como ofrenda por el pecado (v. 9), mientras que el otro macho 
cabrío “se presentará vivo delante de Jehová para hacer la reconciliación 
sobre él, para enviarlo a Azazel al desierto” (v. 10). Los pecados de Israel 
del año anterior son puestos sobre la cabeza del macho cabrío emisario, 
el cual carga con la culpa de Israel, y es soltado en el desierto (vv. 20–22). 
La muerte del primer macho cabrío representa la expiación sacrificial 
de Cristo para salvar a los pecadores para la eternidad, mientras que la 
culpa puesta sobre el macho cabrío emisario representa una expiación 
judicial (no un sacrificio por el pecado, sino que, por ser responsable del 
pecado, debe cargar con todo el pecado). Este macho cabrío representa 
a Satanás, quien es responsable de todo el pecado en el universo. El final 
del Día de la Expiación anual halla al campamento de Israel purificado 
(v. 30), pues Cristo cargó con los pecados de los pecadores leales y per-
donados (2 Co 5:21), y Satanás carga con todos los pecados porque es 
responsable de todos ellos ( Jn 8:44). “Día de reposo es” (v. 31a)

Esta representación anual se centra en la resolución del conflicto, o 
el problema del pecado en el universo. Al final del Día de la Expiación, 
todos los hebreos leales (individualmente) estaban limpios, restaura-
dos a un estado original mediante la expiación de Cristo, y todo Israel 

13.  Gane, Cult and Character, 379–80.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 150-177

Norman R. Gulley158

(corporativamente) estaba limpio, restaurado a un estado original, con 
todo el pecado puesto sobre el Satanás típico, la causa original de todo 
pecado. Este Día de la Expiación típico da una percepción del Día de 
la Expiación antitípico, cuyo final halla la erradicación de Satanás, el 
pecado y los pecadores (cf. muerte segunda, Ap 20:11–15; 21:8), y a 
los santos sin pecado regocijándose en su salvación, en una tierra nueva 
(καινός “nuevo en calidad”, no νέος “nuevo en punto de tiempo”), con 
todos los resultados del conflicto cósmico erradicados (Ap 21:1–7). 

De ello se deduce que no hay redención sin la resolución del con-
flicto cósmico. En su disertación doctoral, el erudito brasileño en 
Antiguo Testamento Elias Brasil de Souza dice:

El análisis de varios pasajes que transmiten la idea del juicio desde el san-
tuario/templo celestial revela que este juicio, en algunos casos, se produce 
en un proceso de dos etapas. Así, tal y como se da a entender en Gn 11:1-9 
y se explica con mayor claridad en pasajes como Miq 1:2-3, Sal 11:4 y 
102:19-20, la ejecución efectiva del juicio va precedida de una fase de inves-
tigación en la que se sopesan y evalúan los hechos del caso.  La misma idea 
puede ser discernida en Dn 8:9-14 que, de acuerdo con el contexto sugerido 
en Dn 7, representa la purificación/reivindicación del santuario celestial en 
el contexto de las actividades judiciales del Día de la Expiación. En este 
sentido, la conexión del consejo celestial de YHWH con el santuario/tem-
plo celestial permite inferir que los seres celestiales también participaron 
como asistentes o testigos en este proceso de juicio, esto se puede inferir 
con base en textos como 1 R 22:19-23, Zac 3:1-10, Dn 7:9-14.14

La contribución del santuario como sistema a la teología sistemá-
tica reside en las ayudas visuales que proporciona sobre la redención 
y la resolución del conflicto cósmico, en el contexto del origen de la 
rebelión de Satanás en el santuario celestial, los juicios investigadores 
en el santuario celestial y la ejecución del juicio final desde el santuario 
celestial, para destruir el pecado y a los pecadores. Dios gobierna el uni-
verso desde el santuario celestial, y toda la historia humana se desarro-
lla dentro del ámbito de ese gobierno. Cristo dejó el santuario celestial 
para venir a vivir y morir en la historia humana, y ascendió al santuario 
celestial para iniciar un ministerio de dos fases, cuya parte del juicio está 
ausente en los comentarios bíblicos y en los sistemas teológicos.

Así, el santuario despliega este ministerio ulterior de Cristo, nece-
sario debido al gran conflicto cósmico. El conflicto cuestiona a Dios, y 

14.  Elias Brasil de Souza, The Heavenly Sanctuary/Temple Motif in the He-
brew Bible: Function and Relationship to the Earthly Counterparts (ATSDS 7; Berrien 
Springs: Adventist Theological Society, 2005), 486–87.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 150-177

Otra mirada al juicio preadvenimiento 159

mediante los sacrificios y servicios del santuario, Dios se revela a sí mismo 
como contrario a los cargos en su contra. La redención y la resolución se 
mantienen unidas en el sistema del santuario, y ambas tienen todo que 
ver con el ministerio de Cristo. Así pues, el santuario presenta el ministe-
rio completo de Cristo desde la irrupción del pecado hasta su resolución, 
documentando que Dios no es atemporal (como enseña la teología tradi-
cional), sino que actúa en el tiempo a lo largo del proceso secuencial.

De lo anterior se desprende claramente que el sistema del santuario 
no se limita meramente a la nación de Israel. Aquellos que inadvertida-
mente reducen la relevancia del santuario a una nación cuya misión ha 
terminado, pasan por alto el significado universal y cósmico del santua-
rio celestial para todos los seres creados inteligentes, pues la redención y 
la resolución del conflicto cósmico son relevantes para todos ellos. Dios 
testifica de esta visión ampliada: YHWH dijo: “Mi casa será llamada 
casa de oración para todas las naciones” (Is 56:7b), y Cristo repitió estas 
palabras respecto al templo (Mr 11:17). Esto significa que incluso en el 
AT, y en el tiempo de Cristo, el templo (santuario) terrenal estaba dis-
ponible en principio para todos los seres humanos, exactamente como el 
evangelio estaba disponible para todos los seres humanos.

Tiempo del juicio15

El calendario religioso judío incluía una serie de festivales (mo’ed). 
Mencionaremos algunos de ellos: los de la primavera (la Pascua, el 
Pentecostés) y los del otoño (las Trompetas, el Día de la Expiación, los 
Tabernáculos). Todos los festivales, excepto el Día de la Expiación, “eran 
tiempos de celebración y regocijo”.16 Esto es significativo, porque la Pas-

15.  Existe una línea temporal que se desarrolla a lo largo del libro de Daniel. 
Esta línea cubre un número de naciones, tales como Babilonia, Medo-Persia, Grecia 
y Roma. Daniel 2 las presenta como diferentes partes de una imagen metálica. En 
Dn 7 se presenta un paralelo de estas naciones como un león, un oso y un leopardo. 
Daniel 8 no presenta otro desarrollo paralelo [idéntico] de estas naciones (como en 
Dn 2 y 7), sino que cambia las bestias (de las salvajes mencionadas en Dn 2 y 7) a dos 
domesticadas y limpias (Medo-Persia es representado con un carnero de dos cuernos, 
y Grecia con un macho cabrío).A diferencia de los otros animales, estos son animales 
del santuario, y solo estos dos son mencionados (nótese la secuencia en Dn 2 y 7). Esto 
tiene el propósito de llevar la atención al Día de la Expiación, porque estos dos eran 
usados durante ese día (Lv 16:7–8). Véase Jacques B. Doukhan, Daniel: The Vision of 
The End (rev. ed.; Berrien Springs: Andrews University Press, 1987), 25–28.

16.  Willem A. Van Gemeren, “Feasts and Festivals, Old Testament,” in Evan-
gelical Dictionary of Theology (ed. W. A. Elwell; 2d. ed.; Grand Rapids: Baker, 2001), 
441.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 150-177

Norman R. Gulley160

cua (el Éxodo de Egipto) y el Pentecostés (la Ley entregada en el Sinaí) 
eran igualmente motivos de regocijo, pues la primera liberó a Israel de 
Egipto y la segunda prescribió cómo mantenerlos libres; ambas pro-
vistas por el Cristo preencarnado. Las fiestas apuntaban más allá de sí 
mismas: hacia el Calvario (Pascua) y hacia el derramamiento del Espí-
ritu Santo (Pentecostés), los dos mayores dones jamás dados a los seres 
humanos. La Fiesta de las Trompetas llama la atención hacia el Día de 
la Expiación, en el primer día del séptimo mes (Tishri). Ninguna de las 
otras fiestas tiene una introducción semejante, lo que indica su impor-
tancia para Dios, quien dio estas instrucciones. La importancia del Día 
de la Expiación (los juicios antitípicos preadvenimiento, milenial y post-
milenial) también es percibida por Keil y Delitzsch:

Todo el curso del mes se elevó a un Sabbath. Esto se ordenaba, no solo 
porque era el séptimo mes, sino porque el séptimo mes debía asegurar a la 
congregación la expiación completa de todos sus pecados y la eliminación 
de todas las impurezas que la separaban de su Dios, es decir, en el Día de 
Expiación, que caía en este mes; y para darle un anticipo de la bendición 
de la vida en comunión con el Señor, es decir, en la fiesta de los Taberná-
culos, que comenzaba cinco días después.17

Es significativo que la Fiesta de los Tabernáculos (סֻֻכּוֹת) tuviera lugar 
después del Día de la Expiación, en el mismo mes (15–21 de Tishri). 
“Sin embargo, estos refugios no pretenden recordar las penurias de la 
vida en el desierto, sino la gracia de Dios al proveer a su pueblo de tan-
tas maneras en un entorno tan austero”.18 Esto incluye los milagros de 
la comida y el agua, y rememora que Israel habitó unido en el desierto 
con el Cristo preencarnado en medio de ellos en el santuario; pero, más 
importante aún, apunta a la Tierra Nueva cuando los redimidos morarán 
juntos, lo cual proporciona el contexto para conocer la especificidad del 
tiempo del juicio en Daniel 7. El juicio es anterior a que Dios more en 
la tierra con los seres humanos, por lo que es anterior al advenimiento.

Daniel 7 presenta una escena judicial en el santuario celestial: “El 
Juez se sentó, y los libros fueron abiertos” (Dn 7:10b); y la sesión termina 
con un veredicto:

Y veía yo que este cuerno hacía guerra contra los santos, y los vencía, hasta 
que vino el Anciano de días, y se dio el juicio a los santos del Altísimo; y 

17.  C. F. Keil y F. Delitzsch, Commentary on the Old Testament (10 vols.; Grand 
Rapids: Eerdmans, 1986), 1:445.

18.  John E. Hartley, Leviticus (WBC 4; Dallas: Word, 1992), 389; cf. Keil y 
Delitzsch, Commentary on the Old Testament, 1:449–50.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 150-177

Otra mirada al juicio preadvenimiento 161

llegó el tiempo, y los santos recibieron el reino (Dn 7:21–22).Y [el cuerno 
pequeño] hablará palabras contra el Altísimo, y a los santos del Altísimo 
quebrantará, y pensará en cambiar los tiempos y la ley; y serán entregados 
en su mano hasta tiempo, y tiempos, y medio tiempo. Pero se sentará el 
Juez, y le quitarán su dominio para que sea destruido y arruinado hasta el 
fin, y que el reino, y el dominio y la majestad de los reinos debajo de todo el 
cielo, sea dado al pueblo de los santos del Altísimo (Dn 7:25–27a).

Nótese la secuencia temporal. (1) El cuerno pequeño hace guerra 
contra los santos en la primera fase. (2) “Hasta”, un adverbio temporal, 
introduce la segunda fase en la secuencia temporal. Esta es la fase del 
juicio, al final de la cual se pronuncia un veredicto a favor de los santos. 
(3) “Y llegó el tiempo”, otra expresión temporal, introduce la tercera 
fase. Esto indica que el tiempo del juicio termina cuando llega otro 
tiempo, y ese tiempo es el momento en que los santos toman posesión 
del reino en la segunda venida. Esta triple secuencia temporal se repite 
en Daniel 7:25–27. Esta secuencia sitúa la fase investigadora del juicio 
antes de la segunda venida.

Este enfoque temporal preadvenimiento es corroborado por el con-
texto más amplio de Daniel; pues Daniel rastrea el surgimiento y la 
caída de los reinos humanos hasta que Dios establece su reino. El juicio 
continuo de Dios subyace a estos cambios, porque Él “quita reyes, y 
pone reyes” (Dn 2:21).

Tabla 1: Los juicios continuos de Dios
Daniel nombra tres de los reinos como Babilonia (2:24, 38), Medo-

Persia (8:20) y Grecia (8:21). Los datos sobre Medo-Persia y Grecia, de 
Daniel 8, nos informan qué dos naciones siguen al reino babilónico de 
Daniel 2. La historia corrobora esta secuencia19 y registra que Roma siguió 

19.  H. H. Rowley ofrece tres interpretaciones de estos cuatro reinos que se man-
tuvieron a lo largo de la era cristiana, señalando que la visión de Babilonia, Medo-
-Persia, Grecia y Roma “ha sido, con mucho, la visión tradicional más popular”. Cf. 
Cf. H. H. Rowley, Darius the Mede and the Four World Empires in the Book of Daniel: 
A Historical Study of Contemporary Theories (Cardiff: University of Wales, 1964), 6.  
Rowley es un erudito crítico representativo que divide el segundo reino en Media y 
Persia. Para un recuento histórico completo véase Samuel Núñez, The Vision of Dan�-
iel 8: Interpretations from 1700 to 1800 (AUSDDS 14; Berrien Springs: Andrews 
University Press, 1987), particularmente 396–408.

Dn 2:37–44 Babilonia, Medo-Persia, Grecia, Roma, 10 reinos, Reino de Dios

Dn 7:4–14, 22, 27 Babilonia, Medo-Persia, Grecia, Roma, cuerno pequeño, Reino de Dios

Dn 8:2–9, 20–26 Medo-Persia, Grecia, cuerno pequeño (Roma, Pagana/Papal)



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 150-177

Norman R. Gulley162

a Grecia. De acuerdo con Daniel 7:7, 8, el cuerno pequeño sigue al cuarto 
reino (Roma). El hecho crucial es que el cuerno pequeño no solo viene 
después de Roma, sino que es seguido por el reino de Dios de acuerdo 
con Daniel 7:14, 22, 26, 27. Así, Daniel 7 revela que se convoca un juicio 
y este concluye: (1) quitando el dominio al cuerno pequeño (vv. 23–26) 
y (2) estableciendo el dominio del reino eterno de Dios (vv. 27, 28). La 
eliminación de uno da paso al establecimiento del otro. Por lo tanto, este 
juicio debe ser preadvenimiento en su investigación y ejecución.20

El libro de Daniel está escrito según la forma de pensamiento 
hebreo, porque Dios permitió a los profetas expresar las verdades que Él 
les daba en su propio lenguaje, literatura y lógica. Para la mente hebrea, 
la estructura lógica de una presentación es dar la conclusión antes de la 
narración y, por ende, es opuesta al pensamiento occidental. Así, Daniel 
da el resultado del juicio en Daniel 7 y la causa de este en Daniel 8.21 
Daniel 7 presenta el momento en que se reúne el tribunal celestial (vv. 
9, 10), con su doble veredicto de destrucción del cuerno pequeño (vv. 25, 
26) y “juicio en favor de los santos” (v. 22).

La ejecución de este juicio se encuentra en Apocalipsis: “Porque Dios 
os ha hecho justicia en ella” (Ap 18:20b) y “¡Aleluya! Salvación y honra 
y gloria y poder son del Señor Dios nuestro; porque sus juicios son ver-
daderos y justos; pues ha juzgado a la gran ramera que ha corrompido a 
la tierra con su fornicación, y ha vengado la sangre de sus siervos de la 
mano de ella” (Ap 19:1b–2). En la segunda venida, los malvados claman 
a las montañas y a las rocas: “Caed sobre nosotros, y escondednos del 
rostro de aquel que está sentado sobre el trono, y de la ira del Cordero; 
porque el gran día de su ira ha llegado; ¿y quién podrá sostenerse en 
pie?” (Ap 6:16–17; cf. 19:14–21).

Durante el antitípico Día de la Expiación, hay tres ángeles con men-
sajes para el mundo (Ap 14:6–13), lo cual indica que aún hay tiempo 
para responder a los mensajes. Entonces la escena cambia de un pro-
ceso de juicio a una implementación del juicio en la segunda venida del 
Hijo del Hombre (Ap 14:14–20). Con Cristo hay tres ángeles con una 
misión, y cada uno viene desde el templo en el cielo. Es el tiempo de la 
cosecha: los buenos son cosechados por Cristo (Ap 14:15, 16) y los mal-

20.  La ejecución del juicio del cuerno pequeño incluye la segunda Venida (véase 
Ap 18 y 19)

21.  Véase William H. Shea, Daniel 7–12 (ALBA; Boise: Pacific Press, 1996), 
22–25.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 150-177

Otra mirada al juicio preadvenimiento 163

vados reciben la ira de Dios (Ap 14:17–20; cf. 6:15–17). Aquí se halla la 
implementación de la sentencia.

Este veredicto de destrucción-liberación previo al advenimiento es 
el despliegue final previo al advenimiento del doble veredicto del juicio 
del Calvario (la liberación de aquellos que aceptan el Calvario y la des-
trucción de aquellos que lo rechazan), porque Dios respeta la libertad de 
elección humana y permite que todos decidan su destino. Nótese cómo 
esto está centrado en Cristo y en el Calvario, y, por lo tanto, es un juicio 
en el contexto del evangelio. La declaración de Juan confirma el contexto 
del evangelio: “Vi volar por en medio del cielo a otro ángel, que tenía 
el evangelio eterno para predicarlo a los moradores de la tierra, a toda 
nación, tribu, lengua y pueblo, diciendo a gran voz: “Temed [reveren-
ciad] a Dios, y dadle gloria, porque la hora de su juicio ha llegado”(Ap 
14:6–7a, [cursivas y paréntesis añadidos]). El juicio preadvenimiento es 
la manifestación del evangelio en la historia humana en el tiempo del 
fin, por lo que es escatológico con respecto al tiempo. El tiempo del jui-
cio preadvenimiento está declarado en Daniel 7 y 8, tal como se puede 
ver abajo en la Tabla 2.

Tabla 2: Juicio preadvenimiento del Cuerno Pequeño
Nótense los siguientes detalles en el cuadro anterior (Tabla 2):
Daniel 8 revela por qué el cuerno pequeño debe ser juzgado. (1) 

Quita el sacrificio continuo, (2) el santuario es abatido, y (3) la verdad 
es echada por tierra.

Daniel 7:21, 22a, 25–27 Daniel 8:11–14
“Y veía yo que este cuerno hacía guerra contra 
los santos, y los vencía, hasta que vino el Anciano 
de días, y se dio el juicio a los santos del Altísimo; y 
llegó el tiempo, y los santos recibieron el reino”. 
Este cuerno “hablará palabras contra el Al-
tísimo, y a los santos del Altísimo que-
brantará, y pensará en cambiar los tiem-
pos y la ley; y serán entregados en su mano 
hasta tiempo, y tiempos, y medio tiempo.
Pero se sentará el Juez, y le quitarán su dominio para 
que sea destruido y arruinado hasta el fin, y que el 
reino, y el dominio y la majestad de los reinos 
debajo de todo el cielo, sea dado al pueblo de los 
santos del Altísimo, cuyo reino es reino eterno, 
y todos los dominios le servirán y obedecerán”.

Este cuerno “aún se engrandeció contra el prín-
cipe de los ejércitos, y por él fue quitado el conti-
nuo sacrificio, y el lugar de su santuario fue echado 
por tierra. Y a causa de la prevaricación le fue entre-
gado el ejército junto con el continuo sacrificio; y echó 
por tierra la verdad, e hizo cuanto quiso, y prosperó.
Entonces oí a un santo que hablaba; y otro 
de los santos preguntó a aquel que hablaba: 
‘¿Hasta cuándo durará la visión del continuo 
sacrificio, y la prevaricación asoladora entregan-
do el santuario y el ejército para ser pisoteados?’
Y él dijo: Hasta dos mil trescientas tardes y 
mañanas; luego el santuario será purificado.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 150-177

Norman R. Gulley164

El servicio diario en el santuario terrenal halla su continuidad en la 
ceremonia diaria. La verdad sobre la muerte completa de Cristo realizada 
“una vez para siempre” (ἐφάπαξ; Ro 6:10; Heb 7:27; 9:23–28; 10:1–14) 
no se entiende, pues su muerte puso fin a todos los tipos (sacrificios, 
servicios y el santuario terrenal) que apuntaban a dicha muerte. Sobre la 
base de su muerte, Cristo ministra en el santuario celestial (Heb 9:15; 
10:4, 11, 12). El sacerdote, la ceremonia, y el confesionario restan valor 
al acceso directo a Cristo como Sumo Sacerdote (Cristo dijo: “Nadie 
viene al Padre, sino por mí” [ Jn 14:6b]); de este modo, un ministerio 
sacerdotal en la tierra durante la era cristiana detrae de “la verdad que 
está en Jesús” (Ef 4:21b), y así echa por tierra la verdad.

El cuerno pequeño que derriba la verdad es una abominación, o rebe-
lión “que causa desolación” (Dn 8:13b). Este cuerno o sistema teológico 
falso era una gran preocupación para Cristo. En su enseñanza sobre los 
eventos del fin de los tiempos, Él dijo: “Por tanto, cuando veáis en el 
lugar santo la abominación desoladora de que habló el profeta Daniel 
[véase también Dn 9:27; 11:31; 12:11] –el que lee, entienda” (Mt 24:15). 
¡Qué urgente súplica de comprensión! Cristo sabía que la mayoría de los 
cristianos nunca comprendería el significado completo de su ministe-
rio celestial, comparable a su comprensión del ministerio terrenal; y sin 
embargo, el ministerio terrenal era un requisito previo para el celestial, 
y no está completo sin él. Cristo sabía que la mayor necesidad de los 
cristianos sería entender su ministerio celestial, y sabía que, a falta de 
ese conocimiento, un ministerio sacerdotal falso en la tierra echaría por 
tierra la verdad, ocultando la realidad de su sacerdocio celestial al hacer 
que un gran número de cristianos se centrara en sacerdotes humanos 
que no tienen credenciales para ser sacerdotes en la era cristiana, ya que 
solo aquel que murió por los pecadores en el Calvario está calificado 
para ser sacerdote en la era cristiana.

La abominación es el sistema religioso (cuerno pequeño) que desvía 
la atención del ministerio celestial de Cristo a su propio ministerio falso 
de sacerdotes en la tierra (Dn 8:13). La pregunta está planteada: ¿Hasta 
cuándo durará esta abominación que resta valor al ministerio de Cristo 
(véase Dn 8:13)? La respuesta es: La visión (Heb. חָָזוֹן, Dn 8:1, 2, 13, 14, 
17, 26; 9:2, 10:14; 11:14 representando a la visión completa, en la que 
 ”es un segmento, 8:26; 9:23; 10:1, 7, 16) “es para el tiempo del fin מַַרְְאֶֶה
(Dn 8:17b).22 La visión completa (חָָזוֹן) va desde el tiempo en que fue dada 

22.  El segmento מַַרְְאֶֶה es el segmento final de la visión complete. “La visión 
(Heb. מַַרְְאֶֶה) de las tardes y mañanas que se ha referido es verdadera; y tú guarda la 



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 150-177

Otra mirada al juicio preadvenimiento 165

(el año tercero del reinado del rey Belsasar, Dn 8:1) hasta el tiempo del 
fin. Eso significa que va desde el tiempo reinado de Babilonia y abarca los 
reinados de Medo-Persia, Grecia y Roma (Pagana y Papal) y dura hasta el 
fin de los tiempos. El texto (Dn 8:14) lo expone así: “Hasta dos mil tres-
cientas tardes y mañanas; luego el santuario será purificado (Heb. נִִצְְדַַּק)”.

Para cubrir tal lapso de tiempo, los 2300 días deben ser 2300 años, lo 
que concuerda con que un día profético representa un año literal (Nm 
14:34; Ez 4:6). ¿Qué sucede al final de los 2300 años? El santuario (que 
debe ser el santuario celestial, pues el terrenal fue destruido en el 70 
d.C.) será “purificado” (cf. KJV, NKJV); “purificado y restaurado” (cf. 
Amplified); “apropiadamente restaurado” (cf. NASB); “saldrá victorioso” 
(cf. NEB); “restaurado a su estado legítimo” (cf. RSV) y “se corregirán 
los errores del santuario” (cf. Goodspeed). Estas interpretaciones sugie-
ren que, después de 2300 años, el santuario es purificado y restaurado a 
su lugar legítimo. En el tipo, cada año el ministerio del Día de la Expia-
ción del sumo sacerdote realizaba la purificación ritual del santuario al 
quitar todos los pecados del año anterior (Lv 16). En cuanto a la puri-
ficación, el santuario era restaurado a su estado adecuado. En el tiempo 
del fin, la restauración a su lugar adecuado incluye una restauración del 
enfoque, alejándose de un sacerdocio falso hacia el ministerio sacerdotal 
de Cristo en el juicio del tiempo del fin, así como una restauración del 
universo a su estado de pureza anterior a la caída.

La purificación y la restauración del santuario a su lugar adecuado tie-
nen en mente el contexto del cuerno pequeño y la obra de abominación 
(Dn 7, 8). ¿Qué detendrá la abominación? A lo largo de la era cristiana se 
ha prestado poca atención al ministerio de Cristo en el santuario celestial. 
Se ha dado mayor atención a sacerdotes humanos en una iglesia humana. 
En otras palabras, los católicos han observado a sus sacerdotes huma-
nos en la tierra en lugar de observar el ministerio de Cristo como Sumo 
Sacerdote en favor de ellos en el cielo. Esto significa que “el lugar de su 
santuario fue echado por tierra” (Dn 8:11). En este contexto, la restau-
ración del santuario celestial significa que la gente volverá a mirar hacia 
la segunda fase del ministerio de Cristo en el cielo, en lugar de observar 
un falso ministerio en la tierra. El cambio de enfoque se da gracias a un 
mensaje enviado por Dios: “Vi volar por en medio del cielo a otro ángel, 

visión, porque es para muchos días” (Dn 8:26). Gabriel habla claramente de un pe-
riodo cercano al final de la era Cristiana. A Daniel se le concedió una visión previa, 
olvidada por el rey Nabucodonosor, que traza los reinos desde la época de Daniel hasta 
que Cristo establezca su Reino (Dn 2:31-44).



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 150-177

Norman R. Gulley166

que tenía el evangelio eterno para predicarlo a los moradores de la tierra, 
a toda nación, tribu, lengua y pueblo, diciendo a gran voz: “Temed a Dios, 
y dadle gloria, porque la hora de su juicio ha llegado; y adorad a aquel que 
hizo el cielo y la tierra, el mar y las fuentes de las aguas” (Ap 14:6–7).

En efecto, el ángel señala hacia el cielo, donde ha llegado la hora del 
juicio de Cristo en su ministerio en el santuario. El enfoque se centra 
en el inicio de la segunda fase del ministerio de Cristo: la fase del juicio.

Estuve mirando hasta que fueron puestos tronos, y se sentó un Anciano 
de días, cuyo vestido era blanco como la nieve, y el pelo de su cabeza 
como lana limpia; su trono llama de fuego, y las ruedas del mismo, fuego 
ardiente. Un río de fuego procedía y salía de delante de él; millares de 
millares le servían, y millones de millones asistían delante de él; el Juez 
se sentó, y los libros fueron abiertos (Dn 7:9–10).

Como resultado de este enfoque, el santuario celestial está siendo 
restaurado a su lugar legítimo en el pensamiento de muchos cristianos. 
El mensaje de Cristo que instaba a la gente a estudiar la abominación en 
Daniel (Mt 24:15) fue dado porque Él quería que los cristianos contem-
plaran su ministerio en el santuario celestial, lejos de la abominación del 
sacerdocio humano en la tierra. Es una abominación pues está en contra 
del evangelio y resta valor a Cristo como el único sacerdote reconocido 
por Dios, el único mediador entre Dios y los hombres. Solo cuando los 
cristianos dejen de mirar a lo humano y dirijan su mirada hacia Cristo 
en su ministerio celestial en el santuario, la verdad dejará de ser piso-
teada. “Puestos los ojos en Jesús, el autor y consumador de la fe, el cual 
por el gozo puesto delante de él sufrió la cruz, menospreciando el opro-
bio, y se sentó a la diestra del trono de Dios” (Heb 12:2).

Robert Letham afirmó: “Si el ministerio ordenado se define en tér-
minos sacerdotales, surge el peligro de que haya intermediarios sacer-
dotales humanos entre Dios y su pueblo. La Iglesia Católica Romana 
históricamente se ha desviado en esta dirección”. Además, “el énfasis en 
el sacerdocio de todos los creyentes a menudo puede socavar el enfo-
que bíblico en el sacerdocio exclusivo de Cristo. El mensaje claro de 
Hebreos es que Cristo es nuestro Sumo Sacerdote, con exclusión de 
todos los demás”.23 Cristo, en el santuario celestial, participa en un jui-
cio investigador, y el veredicto destruirá el falso sistema y liberará a los 
santos. ¡Estas son noticias maravillosas! No es de extrañar que el Apo-
calipsis hable del juicio en el contexto del evangelio eterno (Ap 14:6, 7).

23.  Robert Letham, The Work of Christ: Contours of Christian Theology (Downers 
Grove: InterVarsity, 1993), 122.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 150-177

Otra mirada al juicio preadvenimiento 167

En las Escrituras se encuentran profecías clásicas y apocalípticas; las pri-
meras se dan en tiempo literal, las segundas en tiempo simbólico, como en 
Daniel 7 y 8. En Daniel 7, el escritor habla de un tiempo en el que los santos 
serán perseguidos, y en Daniel 8 habla de un tiempo en el que el sistema 
perseguidor comenzará a ser juzgado. La primera dice que será “tiempo, 
tiempos y la mitad de un tiempo”, y la segunda dice que serán “dos mil tres-
cientas tardes y mañanas” (resaltadas arriba en la Tabla 2). Estas expresiones 
no son las habituales para hablar del tiempo, ni para los escritores bíblicos 
ni para el lenguaje general. Lo usual habría sido decir “tres y medio” (años, 
meses, días o minutos, según el contexto) y “casi siete años”, respectiva-
mente. En otras palabras, las profecías apocalípticas de tiempo usan símbo-
los; las profecías clásicas de tiempo, no. Algunos ejemplos de profecía clásica 
de tiempo son: (1) los 120 años predichos antes del Diluvio (Gn 6:3); (2) los 
400 años de esclavitud predichos para los descendientes de Abraham (Gn 
15:13); (3) los 7 años de abundancia predichos en Egipto (Gn 41:26), que 
serían seguidos de 7 años de hambruna (Gn 41:27); y (4) los 70 años del 
cautiverio babilónico predichos para Judá ( Jer 25:11).

Las profecías temporales anteriores dan tiempo suficiente para que se 
cumplan los diversos propósitos, pero no ocurre así con los tres tiempos 
y medio (Dn 7) y menos aún con los siete años (Dn 8). Si fueran litera-
les, serían períodos de tiempo inadecuados, porque el cuerno pequeño 
surge en el tiempo de la Roma pagana y permanece hasta el tiempo del 
fin, lo que equivale a casi un milenio y medio; y el juicio lleva más de un 
siglo y medio en curso. Por lo tanto, tres años y medio o menos de siete 
años, respectivamente, distan mucho del tiempo necesario.24 William 
Shea compara las profecías clásicas y apocalípticas:

En las profecías encontradas en narrativas históricas del AT, los periodos 
de tiempo están generalmente conectados con gente contemporánea o in-
mediatamente sucesiva al tiempo del profeta. Las profecías apocalípticas, 
por otro lado, no hablan solamente del contexto históricamente inmedia-
to del profeta, sino también de tiempos más distantes –incluso hasta el 

24.  Véase los dos capítulos titulados “Year-Day Principle” Partes 1 y 2 en 
William H. Shea, Selected Studies on Prophetic Interpretation (DARCOM 1; Wash-
ington, D.C.: Review & Herald, 1982), 56–88, 89–93. Estos capítulos son un estudio 
meticuloso que provee evidencia de que “un día profético representa un año literal” 
en las profecías apocalípticas. Los símbolos de tiempo empleados en las profecías 
apocalípticas se encuentran en el contexto de otros símbolos, tales como el cuerno 
pequeño, que representa un poder eclesiástico, y las partes de la imagen de Dn 2, que 
representan naciones sucesivas. Este estudio va mucho más allá de lo que necesitamos 
para nuestro propósito, pero es un valioso apoyo para la interpretación de los pasajes 
apocalípticos sobre el tiempo. Estoy en deuda con las ideas de la primera parte.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 150-177

Norman R. Gulley168

tiempo del fin cuando el reino definitivo de Dios sea instituido. Así, una 
diferencia de enfoque –en términos de tiempo–está presente aquí. Las 
profecías clásicas se concentran en los rangos cortos de tiempo mientras 
que las apocalípticas incluyen largos rangos de tiempo. Estas diferencias 
plantean una paradoja. Los periodos de tiempo en las profecías clásicas, 
que se centran en una visión a corto plazo, son más largos que los que 
aparecen en las apocalípticas, que se centran en una visión a largo plazo 
(es decir, si los elementos temporales en las apocalípticas se interpretan 
de manera literal). La forma más razonable de resolver la paradoja y res-
tablecer el paralelismo y el equilibrio en esta ecuación es interpretar los 
períodos de tiempo en las apocalípticas como simbólicos y representati-
vos de períodos considerablemente más largos de tiempo histórico real.25

Con referencia a “tardes y mañanas” (Dn 8:14), el término hebreo para 
esta expresión es ‘erev boqer (עֶֶרֶֶב בֹּקֶֶּר), la cual no se encuentra como una 
composición unitaria en la narración de la creación donde dice: “fue la 
tarde (‘erev [עֶֶרֶֶב]) y la mañana (boqer [בֹּקֶֶּר])”, seguida de la designación 
del día 1 al día 6 (Gn 1:5, 6, 13, 19, 23, 31). Shea plantea que “esta uni-
dad compuesta no aparece en ninguna otra parte del AT como unidad 
mediante la cual se cuantificaba comúnmente el tiempo de forma numé-
rica. Probablemente fue seleccionada para esta profecía porque era par-
ticularmente apropiada para la actividad del santuario y el simbolismo 
que conllevaba”.26 Considérense algunos ejemplos del santuario: (1) “En 
el tabernáculo de reunión, afuera del velo que está delante del testimonio 
(nótese esta referencia a la ley), las pondrá en orden Aarón y sus hijos para 
que ardan delante de Jehová desde la tarde hasta la mañana” (Ex 27:21a). 
(2) Los holocaustos regulares en el patio se presentarán al Señor “por la 
mañana y por la tarde” (en orden inverso; 1 Cr 16:40a; 2 Cr 2:4).

Con respecto a Levítico 16, eventos específicos ocurrían cronológi-
camente durante el Día de la Expiación típico,27 que era un día de juicio 

25.  Shea, Selected Studies, 59.
26.  Shea, Selected Studies, 62.
27.  Este es un resumen de lo que ocurría en dicho Día de Expiación en los 

servicios del Santuario/Templo del AT. El sumo sacerdote entraba una sola vez en 
el lugar Santísimo. Era un día de juicio, un momento para limpiar de todo pecado el 
Santuario/templo, poniéndolo sobre un chivo expiatorio que era llevado fuera al De-
sierto para morir. Este era el removimiento final de los pecados del pueblo (Lv 16:20-
34). Este tipo apunta al removimiento final del pecado que será puesto sobre Satanás 
antes de su desaparición. Este no es un acto redentivo, como Cristo cargando con los 
pecados de la humanidad en el Calvario (2 Co 5:21). Este es un acto de juicio, porque 
todo el pecado fue causado por Satanás, y por este hecho él será juzgado. Entonces, el 
ministerio lugar Santísimo se completaba fuera del santuario/templos en el desierto. 
El proceso entero sucede en el Día de Expiación (Lv 16:30, 34). Porque la expiación 



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 150-177

Otra mirada al juicio preadvenimiento 169

que iniciaba en el Lugar Santísimo del santuario terrenal y terminaba 
en el desierto, lejos del santuario. Entonces, podríamos esperar que el 
Día de la Expiación antitípico, o la segunda fase del ministerio celestial 
de Cristo, inicie con un proceso similar que termine mucho más allá del 
santuario celestial. Pues el Día de la Expiación antitípico llega hasta el 
juicio final, después del milenio.

 Antíoco IV Epífanes28

Situar al cuerno pequeño en esta secuencia de naciones (como se ve 
arriba) lo coloca claramente muy lejos de Antíoco IV Epífanes (quien 
reinó de 175 a 163 a.C., y muchos cristianos creen que él es el cuerno 
pequeño),29 pues él no está vivo ahora en este tiempo del fin, cuando el 

solo puede realizarse cuando el pecado es finalmente removido, y la causa del pecado 
y los pecadores son finalmente destruidos. El Día de Expiación presente no termina 
en la Segunda Venida, sino incluye un juicio en el milenio y uno post-milenio, y la 
erradicación final del pecado y los pecadores.

28.  Dos fuentes primarias sobre Antíoco IV Epífanes son (1) el Primer Libro de 
Macabeos (aunque es un escrito apócrifo, es una historia precisa), y (2) Josefo, Antiqui-
ties of the Jews (véase The Works of Flavius Josephus [transl. W. Whiston; Grand Rapids: 
Baker, 1974], denominado en los sucesivo como Works), otra fuente precisa de historia. 
Antíoco despojó al templo de muebles, plata, oro y otros tesoros. “Masacró a personas 
y habló con gran arrogancia” (1 Mc 1:20-24). El “santuario quedó desolado como un 
desierto” y “los sábados se convirtieron en un reproche” (1 Mc 1:39). Antíoco “envió 
mensajeros a Jerusalén y a las ciudades de Judá para que siguieran prácticas ajenas al 
país y pusieran fin a los holocaustos, los sacrificios y las libaciones en el santuario, y para 
que violaran el sábado, profanaran las fiestas y contaminaran el santuario y lo consagra-
do; para que construyeran altares, recintos sagrados y templos de ídolos, y sacrificaran 
cerdos y ganado impuro; y dejar a sus hijos sin circuncidar y contaminarse con toda 
práctica impura y profana, para que olvidaran la Ley y cambiaran todas sus ordenanzas 
religiosas; y cualquiera que no obedeciera la orden del rey moriría” (1 Mc 1:43b-50). 
Además, “dondequiera que encontraban el libro de la Ley, lo rompían y lo quemaban, 
y si se descubría a alguien que poseía un libro del pacto o respetaba la Ley, el decreto 
del rey lo condenaba a muerte” (1 Mc 1:56-57). Josefo dijo sobre Antíoco que “dejó el 
templo vacío” y “les prohibió ofrecer los sacrificios diarios que solían ofrecer a Dios, de 
acuerdo con la ley” (Works 3.181; Antiquities, 12.5.4). “Y cuando el rey construyó un altar 
idolátrico sobre el altar de Dios, sacrificó cerdos sobre él, ofreciendo así un sacrificio que 
no se ajustaba ni a la ley ni al culto religioso judío de aquel país. También los obligó a 
abandonar el culto que rendían a su propio Dios y a adorar a aquellos que él consideraba 
dioses; y los obligó a construir templos y a levantar altares idolátricos en cada ciudad y 
aldea, y a ofrecer cerdos en ellos todos los días (Works 3:182; Antiquities 12.5.4). Se trata-
ba de un ministerio diario falso establecido en lugar del prescrito por Dios.

29.  La fuente más antigua conocida que defiende la interpretación de Antíoco es 
la del filósofo neo-platonista pagano Porfirio (tercer siglo a.C.; cf. Jeromes Commentary 
on Daniel [transl. G. L. Archer, Jr.; Grand Rapids: Baker, 1977], 80). De acuerdo con 



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 150-177

Norman R. Gulley170

dominio del cuerno pequeño está por ser quitado en la segunda venida de 
Cristo.30 Sin embargo, Antíoco IV Epífanes es un ejemplo local del odio 
contra los judíos, su templo, su culto, el sábado y de un decreto de muerte. 
Lo que Antíoco (y la Roma pagana) hizo a los judíos en su tiempo del 
fin como nación, el cuerno pequeño (Roma papal) lo hará a los cristianos 
durante la era cristiana, y particularmente en su tiempo del fin. La historia 
se repetirá. Lo que el conflicto cósmico hizo contra el pueblo de Dios a 
través de Antíoco en Jerusalén y Judá, el conflicto cósmico lo hará contra 
el pueblo de Dios a escala global antes del regreso de Cristo.

Los académicos han notado una relación estrecha entre Daniel 2 y 
Daniel 7,31 pero no han prestado atención a la conclusión escatológica 
de ambos (Dn 2:31–35, 44, 45; 7:13, 14, 17, 18, 21, 22, 27). Es precisa-
mente este segmento de tiempo el que descalifica a Antíoco IV Epífa-
nes. La afirmación de Maurice Casey de que la destrucción de Antíoco 

Jerónimo, “Porfirio escribió su duodécimo libro contra la profecía de Daniel” (p. 15). 
Aunque Cristo aceptó la profecía de Daniel de una desolación venidera (Mt. 24:25), 
Porfirio rechaza la habilidad de Daniel de predecir el futuro, entonces él descartó al 
siglo 6 a.C. como la fecha de la composición de Daniel, optando por el segundo siglo 
para que las profecías fueran meramente eventos registrados después de haber sucedi-
do (vaticinia ex eventu). Las ideas de Porfirio fueron rechazadas por Jerónimo, Eusebio 
de Cesarea, Apolinario de Laodicea, y Metodios (p. 151), pero los histórico-críticos 
siguen a Porfirio en este sentido. La diferencia básica entre Cristo y estos críticos es su 
visión del mundo. Cristo creía en un Dios que está al control de la historia humana, 
que sabe el fin desde el principio, y por eso puede predecir eventos futuros, y es quien 
evidentemente inspiró a Daniel para presentar predicciones auténticas. De hecho, este 
es un tema fundamental en el libro de Daniel. Estudios recientes aportan evidencias 
para fechar Daniel en el sexto siglo a.C. y consecuentemente para sus predicciones 
(véase Gerhard F. Hasel, “Interpretations of the Chronology of the Seventy Weeks,” 
en 70 Weeks, Leviticus, Nature of Prophecy [ed. F. B. Holbrook; DARCOM 3; Wash�-
ington D.C.: Biblical Research Institute, 1986], 3–63).

30.  En Génesis, una “tarde y una mañana” es un día (Gn 1:5b, 8b, 13, 19, 23, 
31b), entonces en Daniel 8:14 representan 2,300 días, que son 2,300 años proféticos 
(véase la evidencia bíblica dada en el artículo). Aquellos que intentan interpreter el 
cuerno pequeño como Antíoco IV Epífanes, de quien su tiempo fue menor de 2,300 
días literales, intentan (pero fallan) encajar el periodo de tiempo rediciendop los 2,300 
días a 2,300 sacrificios de mañanas y tardes, y así a 1,150 días. Keil está en lo correcto 
cuando dice que “no hay fundamento exegético para esta opinión”. Keil y Delitzsch, 
Commentary on the Old Testament, 9:302. Sin embargo, Keil cree que el cuerno pe-
queño es Antíoco, pero no toma en cuenta que el cuerno pequeño debe existir hasta el 
tiempo del fin, que es. 2,000 años después de la muerte de Antíoco.

31.  Louis F. Hartman y Alexander A. Di Lella, The Book of Daniel (AB 23; Gar-
den City: Doubleday, 1978), 208–9; André Lacocque, The Book of Daniel (transl. D. 
Pellauer; Atlanta: John Knox, 1979), 122; H. C. Leopold, Exposition of Daniel (Grand 
Rapids: Baker, 1969), 276–78.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 150-177

Otra mirada al juicio preadvenimiento 171

inaugura el reino eterno de los judíos carece de evidencia empírica.32 
Jerónimo respondió esta pregunta cuando refutó a Porfirio. Él dijo, si el 
judío Judas Macabeo derrota a Antíoco, ¿cómo llega Judas con las nubes 
del cielo como un Hijo del hombre ante el Anciano de los Días en el 
cielo? (véase Dn 7:9, 13) ¿Cómo se le otorgó el poder real y cómo es que 
su reino es eterno? (véase Dn 7:14).33 Obviamente, la visión profética 
de Daniel 7 va más allá de Judas y Antíoco. En contraste, G.K. Beale se 
refiere al “libro” del juicio de Daniel 7 y 12 como algo que aparece “en 
contextos de persecución escatológica”.34

El Cuerno Pequeño Global 
Apocalipsis 13 dice que el mundo entero seguirá a la primera bestia 

(thērion [θηρίον], bestia salvaje),35 quien recibió su poder, trono y gran 
autoridad de Satanás (Ap 13:2b, 4; 12:9); y el poder de la bestia será 
adorado por todo el mundo (v. 3), y hará guerra contra los santos (v. 
7), aquellos que guardan los mandamientos de Dios (12:17; cf. 14:12). 
Claramente, esta bestia de Apocalipsis 13 es el mismo poder del cuerno 
pequeño de Daniel 7, pues el cuerno pequeño hace guerra contra los 
santos (Dn 7:21) en el tiempo del fin hasta que el veredicto del jui-
cio preadvenimiento es dictado en su contra (7:22, 25, 26). El cuerno 
pequeño es presuntuoso (Dn 7:8b), habla en contra del Altísimo (7:25), 
cambia la ley referente al tiempo (el sábado; 7:25), quita el “sacrifi-
cio continuo” (8:11) y se opone al ministerio del santuario celestial de 
Cristo, el Príncipe (8:11–13).

La Babilonia antigua (en el libro de Daniel) era un tipo de la Babi-
lonia moderna (en el libro de Apocalipsis)36; la Babilonia local, un tipo 
de la Babilonia global; la Babilonia literal, un tipo de la Babilonia espi-
ritual. Ambas Babilonias fuerzan a adorar con un decreto de muerte: (1) 
inclinarse ante la imagen de oro de Nabucodonosor o ser quemado (Dn 

32.  Maurice Casey, Son of Man: The Interpretation and Influence of Daniel 7 (Lon-
don: SPCK, 1979), 45–46.

33.  Jerome Commentary on Daniel, 80, 91.
34.  Gregory K. Beale, The Use of Daniel in Jewish Apocalyptic Literature and in the 

Revelation of St. John (Lanham: University Press of America, 1984), 239.
35.  La segunda bestia también es salvaje (θηρίον, Ap 13:11).
36.  “Y en su frente un nombre escrito, un misterio: BABILONIA LA GRAN-

DE, LA MADRE DE LAS RAMERAS Y DE LAS ABOMINACIONES DE LA 
TIERRA. Vi a la mujer ebria de la sangre de los santos, y de la sangre de los mártires 
de Jesús; y cuando la vi, quedé asombrado con gran asombro” (Ap 17:5–6).



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 150-177

Norman R. Gulley172

3:1–28), y adorar a la imagen de la bestia o morir (Ap 13:15; la adora-
ción se menciona cinco veces en Apocalipsis 13).

El ministerio diario de Cristo en el santuario celestial (la intercesión 
por sus seguidores) es reemplazado por un sacerdocio papal falso en la 
tierra, donde la iglesia se presenta como el único camino para obtener la 
salvación. Esto cumple la profecía de Dios: “Aun se engrandeció contra 
el Príncipe de los ejércitos [Cristo], y por él fue quitado el continuo 
sacrificio, y el lugar de su santuario fue echado por tierra” (Dn 8:11). 
Durante gran parte de la era cristiana, el sacerdocio falso en la tierra ha 
restado valor al ministerio sacerdotal de Cristo en el cielo y a su ley. Por 
ello, Apocalipsis dice que “el dragón [Satanás, Ap 12:9] se llenó de ira 
contra la mujer; y se fue a hacer guerra contra el resto de la descenden-
cia de ella [remanente cristiano del tiempo del fin], los que guardan los 
mandamientos de Dios y tienen el testimonio de Jesucristo” (Ap 12:17).

Esto incluye el día de adoración. Dios dio una imagen en visión (Dn 
2), y Nabucodonosor construyó una imagen (Dn 3). Ambas eran imá-
genes, pero Nabucodonosor cambió la imagen de Dios (haciéndola toda 
de oro, no solo la cabeza, como en la imagen de Dios) y decretó que 
todos la adorasen. La Babilonia espiritual (el cuerno pequeño / la pri-
mera bestia salvaje) cambia la Ley (Dn 7:25), de un día de adoración a 
otro. Las dos imágenes son tipos de dos días de adoración opuestos. La 
lealtad a Dios es probada por la adoración, la cual incluye su día de ado-
ración. Jesús dijo: “Si me amáis, guardad mis mandamientos” ( Jn 14:15).

Juicio Centrado en Cristo
Durante el proceso del juicio preadvenimiento, los seres inteligentes 

observan para ver si los individuos han aceptado o rechazado la obra sal-
vadora que Jesús realizó por ellos en la cruz.37 Su relación con el juicio 
sustitutivo del Salvador del pacto es determinante. Cristo dijo: “Yo soy el 
camino, y la verdad, y la vida; nadie viene al Padre, sino por mí” ( Jn 14:6).

Es precisamente esto, y nada más, lo que determina el destino personal. 
Dios no nos pide que estemos preocupados por nuestra propia perfección, 
sino por la suya. Es su manto de justicia lo que necesitamos. Por tanto, el 
juicio preadvenimiento está centrado en Cristo y no en el ser humano. 
No es tanto lo que las personas hayan hecho o dejado de hacer per se 
lo que resulta decisivo (Ec 12:14; Mt 12:36–37), sino si han aceptado o 
rechazado lo que Cristo hizo por ellos cuando Él fue juzgado en su lugar 

37.  Esto implica aferrarse no solo al Calvario, sino también a la continua inter-
cesión del crucificado, que es el resultado de la cruz.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 150-177

Otra mirada al juicio preadvenimiento 173

en la cruz ( Jn 12:31). Aquellos que se aferran a Cristo son los que irán al 
cielo; aquellos que no, no irán. De este modo, Dios se muestra amoroso 
y justo, permitiendo que la libertad de elección humana sea decisiva. Por 
esta razón el juicio es previo al advenimiento: para que el universo obser-
vador pueda ver que el destino de la humanidad es justo antes de que los 
santos sean llevados al cielo en la segunda venida (1 Ts 4:16–18).

Aceptar la muerte de Cristo es aceptar su expiación sustitutoria por 
la transgresión de la Ley; es aceptar la totalidad de su Ley como un 
regalo, incluyendo el día de adoración escogido (Ex 20:8–11; Gn 2:1–3). 
Si la Ley pudiera ser cambiada, la muerte de Cristo habría sido innece-
saria. El hecho es que su muerte es evidencia de que su Ley es inmuta-
ble, tal como Él lo es. Dios no puede cambiar (Mal 3:6 a), y “Jesucristo 
es el mismo ayer, y hoy, y por los siglos” (Heb 13:8).

Ningún juicio posterior pone en duda el juicio del Calvario, ni se dife-
rencia de él en naturaleza, ni le añade nada, sino que solo revela y aplica lo 
que allí se consumó. En otras palabras, el día del juicio tuvo lugar princi-
palmente en el Calvario.38 Jesús dijo de la cruz: “Ahora es el juicio de este 
mundo; ahora el príncipe de este mundo será echado fuera” ( Jn 12:31). El 
juicio del Calvario significa liberación para el pueblo de Dios y destruc-
ción para sus enemigos. Esto se desarrolla en la historia de la salvación a 
través de los juicios preadvenimiento, milenial y post-milenial. El doble 
veredicto del Calvario de “liberación y destrucción” debe guiar nuestro 
entendimiento del veredicto del juicio preadvenimiento.

Estos juicios subsiguientes son compatibles con el juicio del Cal-
vario39: (1) revelan que Dios es amoroso y justo, y (2) contribuyen a la 

38.  Los académicos encuentran correctamente en el Calvario el anti-tipo del Día 
de Expiación (Lv 16), pero casi todos fallan en ver más adelante su correspondencia con 
el juicio preadvenimiento. Una vez que se haya revisado la correspondencia adicional, 
las implicancias de la cruz para entender el juicio preadvenimiento deben ser exploradas.

39.  Hay tres juicios conectados con la fase de resolución del ministerio de Cristo, 
y cada uno convence a un segmento diferente de seres creados inteligentes de la justicia 
y el amor de Dios: (1) el juicio preadvenimiento convence a todos los seres inteligentes 
no humanos, además de los relativamente pocos humanos presentes en el cielo hoy; 
(2) el juicio milenial post-advenimiento convence a los redimidos; y (3) el juicio pos-
t-milenial convence a los perdidos. Todos ven que cada individuo decidió su propio 
destino, y que Dios responde a cada uno conforme a su elección. Los ángeles caídos no 
tienen deseo de cambiar, ni tampoco los humanos malvados. Son rebeldes endurecidos 
contra Dios, y lo demuestran reuniéndose para la “batalla” y rodeando “el campamento 
del pueblo de Dios. La ciudad que él ama”, con la obvia intención de conquistarla; 
pero Dios interviene y “descendió fuego del cielo y los devoró” (Ap 20:7–9, presentado 
en tiempo pasado para enfatizar la certeza). En absoluto contraste, los redimidos son 
aquellos que aman a Dios, tienen una relación de corazón con Él, nunca quieren estar 



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 150-177

Norman R. Gulley174

resolución del conflicto cósmico. Por consiguiente, estos juicios no cues-
tionan el don de la salvación de Dios en el Calvario, sino que revelan el 
carácter de Dios en contraste con las acusaciones de Satanás, para que la 
resolución final del conflicto cósmico asegure que el don de la salvación 
logrado en el Calvario nunca esté en peligro por otra rebelión (Nah 1:9).

Conclusión
Jesús prometió que el Espíritu de verdad guiaría a sus seguidores a 

toda la verdad ( Jn 16:13). El libro de Daniel fue cerrado hasta el tiempo 
del fin (Dn 12:8). Nosotros vivimos en el tiempo del fin. Ahora es el 
tiempo en el que debemos orar a Dios para que abra nuestra mente a las 
verdades estudiadas en este artículo. Una de las mayores necesidades de los 
cristianos es responder a la preocupación específica de Cristo: “Cuando veáis 
en el lugar santo la abominación desoladora de que habló el profeta Daniel 
[el que lee, entienda]” (Mt 24:15). Dios ayudó a comprender esto enviando 
el mensaje del primer ángel (Ap 14:6, 7), señalando la fase del ministerio de 
Cristo dedicada al juicio, que derrocará la abominación y revelará la verdad 
acerca de Cristo en el santuario celestial (cf. Dn 7:13–17).

El juicio no repudia al Calvario. El Crucificado es el que intercede por 
los seres humanos. El juicio preadvenimiento forma parte del desarrollo 
de la historia de la salvación a partir de lo que se logró en la cruz. El 
Calvario avanza inexorablemente hacia la liberación del pueblo de Dios y 
la destrucción de sus enemigos, porque ambas cosas fueron logradas por 
Cristo en la cruz. Es por la autoridad del Calvario que Cristo libera a sus 
santos y destruye a Satanás y a todos sus enemigos en las próximas batallas 
del Armagedón (Ap 19:14–21; 20:11–15). Esta será la implementación 
del veredicto del juicio pre y post-advenimiento. La ejecución de la sentencia 
cumple el veredicto de liberación-destrucción del Calvario.

El juicio preadvenimiento tiene un doble veredicto: (1) la liberación 
de los santos de Dios, y (2) la destrucción de sus enemigos, lo cual es 
una revelación del doble veredicto del Calvario. La evidencia contextual 
interna en Daniel, más allá del capítulo 7, parece apoyar también este 
doble veredicto. Así, la “liberación” (arameo shezib [ִשֵׁׁיזִב], Dn 3:17, 28; 
6:20; netsal [6:16 ;3:29 ,]נְצְַַל; hebreo malat [12:1 ,]מָָלַַט) de Daniel y sus 

separados de Él y aman hacer su voluntad. Cristo murió por todos los seres humanos. 
Él desea salvarlos a todos. Pero permite a los humanos la libertad de aceptar o rechazar 
su muerte. Él cargó con los pecados de todo el mundo en el día del juicio del Calvario. 
La aceptación o el rechazo de esa muerte de juicio en su favor es lo que determina el 
destino humano, y nada más



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 150-177

Otra mirada al juicio preadvenimiento 175

tres amigos del foso de los leones y del horno ardiente, ofrece una vis-
lumbre de la liberación en el tiempo del fin de aquellos que tienen sus 
nombres escritos en el “libro” (hebreo sefer [12:1 ,]סֵֵפֶֶר), que es el libro 
usado en el juicio preadvenimiento (Dn 7:10). Se trata de una escalada 
desde las liberaciones locales hacia una liberación universal.40 Las libe-
raciones históricas del pueblo de Dios también incluyen la destrucción 
de sus enemigos, tanto en el horno ardiente (Dn 3:22) como en el foso 
de los leones (Dn 6:24).41 De la misma forma, la liberación escatológica 
de los santos tiene su contraparte en la destrucción de sus enemigos (el 
cuerno pequeño; Dn 7:26–27).42

La muerte de Cristo eventualmente destruye al diablo y salva a los 
humanos. “Para esto apareció el Hijo de Dios, para deshacer las obras 
del diablo” (1 Jn 3:8). Cristo “también participó de lo mismo, para 
destruir por medio de la muerte al que tenía el imperio de la muerte, 
esto es, al diablo” (He 2:14). El día del juicio fue el Calvario.43 Jesús 
dijo sobre la cruz: “Ahora es el juicio de este mundo; ahora el príncipe 
de este mundo será echado fuera” ( Jn 12:31; cf. Ap 12:9–13). El juicio 
del Calvario significa la salvación definitiva para el pueblo de Dios y 
la destrucción de su(s) enemigo(s). En el juicio preadvenimiento, el 
pueblo de Dios es liberado (Dn 7:11–14; Ap 19:11–21). Esta es la 
manifestación histórica del doble veredicto del Calvario. Aquí anali-
zamos las dos caras del conflicto cósmico. Todos los que se acojan al 
Calvario serán salvos; los rebeldes no lo serán.

El veredicto de destrucción-liberación fue dado en el primer texto 
evangélico en las Escrituras. Cristo, el Creador, pasa de hablar de la 
maldición del pecado sobre las serpientes (Gn 3:14) a dirigirse a la 

40.  Compare la liberación del cautiverio babilónico, tras 70 años, como un tipo 
de la llamada a salir de Babilonia en Apocalipsis 14 y 18.

41.  Si se observa en secuencia, la destrucción viene primero antes de la libe-
ración en el incidente del horno ardiente, y al revés en la experiencia del foso de los 
leones. Aunque no se debe abusar de la tipología, hay una correspondencia en el doble 
resultado de “liberación-destrucción” entre estos dos acontecimientos históricos y el 
resultado del juicio preadvenimiento. Parecería que estos acontecimientos históricos 
dan una idea del resultado del juicio apocalíptico preadvenimiento, que culmina con la 
liberación de los santos y la destrucción de sus enemigos en Daniel 12:1 (cf. Ap 16-19).

42.  Hans LaRondelle ve correctamente que “las narrativas históricas de las ex-
periencias propias de Daniel en Babilonia y Persia traen también significancia tipoló-
gica para el tiempo del fin”. Hans K. LaRondelle, “The Middle Ages within the Scope 
of Apocalyptic Prophecy,” JETS 32 (1989): 345. Compárece también idem, Chariots 
of Salvation (Washington, D.C.: Review & Herald, 1987), 155–57.

43.  Véase la nota 37.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 150-177

Norman R. Gulley176

serpiente, Satanás (Ap 12:9), declarando que Él pondrá enemistad 
entre Satanás y la mujer (Eva), y entre la descendencia de Satanás 
(sus seguidores; Jn 8:44; Hch 13:10; 1 Jn 3:10) y la descendencia de 
la mujer ( Jesucristo; Ap 12:1–5; cf. Gál 3:16, 19), pues Cristo vino 
a “destruir las obras del diablo” (Heb 2:14; cf. 1 Jn 3:8). Él [singular, 
la única descendencia de la mujer, Jesucristo] magullará [literalmente 
aplastará] la cabeza del diablo [no la de sus seguidores], y el diablo 
herirá el talón de la descendencia de la mujer, Cristo.

A partir de las Escrituras, parece que el conflicto cósmico es princi-
palmente entre Cristo y Satanás.

Satanás inició en el cielo (Ap 12:7-9)
Después de la caída del hombre, se prefijo que Cristo derrotaría a 

Satanás (Gn 3:15)
Cristo derrotó a Satanás en la cruz (Heb. 2:14; Ap 12:9-13)
Cristo destruirá a Satanás al final del milenio (Ap. 20:10)
Cristo tendrá recuerdos eternos del Calvario, “el talón herido” ( Jn 

20:24-27; Zac 12:10, 13:6)
La controversia de Satanás con Cristo revela un odio y un oculta-

miento del ministerio en dos fases de Cristo en el santuario celestial. En 
la actualidad, el juicio previo al advenimiento permite al universo espec-
tador ver que Dios es justo y amoroso en la forma en que se determina 
el destino humano, a través de la libre aceptación o rechazo de la expia-
ción por todos en el Calvario. El desarrollo del veredicto del Calvario 
en el juicio preadvenimiento revela que Dios es amoroso y justo, y por 
lo tanto contrario a la acusación de controversia cósmica que Satanás 
lanza contra él. Si Dios predeterminara el destino humano por decreto 
eterno, independientemente de la respuesta humana hacia él, no sería 
considerado justo en estos juicios finales.

En ningún lugar del santuario terrenal se obtenía el perdón con base 
en la predeterminación. Todos los seres humanos, sin excepción, podían 
recibir la expiación si aceptaban la muerte del sustituto. Una com-
prensión cuidadosa del santuario —el instrumento de enseñanza más 
importante y más utilizado por Dios— habría impedido que la atención 
se centrara en una soberanía de Dios que viola la libertad humana. Si 
la teología hubiera penetrado en la cosmovisión bíblica del conflicto 
cósmico, entonces habría quedado claro que solo se puede considerar a 
Dios como amoroso y justo cuando permite a los seres humanos entrar 
en una respuesta recíproca y libre a su amor, la cual refleja la respuesta 
recíproca y libre al amor en la historia interna de la Trinidad.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 150-177

Otra mirada al juicio preadvenimiento 177

El rechazo del juicio preadvenimiento por parte de muchos acadé-
micos es comprensible. Ellos no desean nada que reste importancia al 
Calvario ni al evangelio. Esa es una inquietud legítima. Sin embargo, 
cuando este juicio se entiende en el contexto del conflicto cósmico, se 
hace evidente que Cristo provee este proceso en beneficio de los demás, al 
igual que el Calvario fue por el bien de los demás. No hay diferencia en el 
amor insondable de Dios en ambos juicios (el del Calvario y el preadveni-
miento). Porque, en cierto sentido, Cristo está siendo juzgado en el juicio 
preadvenimiento; no porque los seres creados tengan el derecho o la capa-
cidad de juzgarlo, sino porque Dios tiene el derecho de revelar su justicia 
y su amor para responder a cualquier pregunta que haya surgido del con-
flicto cósmico. La revelación de Dios es tan abrumadora e irrefutable que 
todos concuerdan en que Él es amoroso y justo, cuando se inclinan ante el 
juicio final (Is 45:23b; Rom 14:11; Flp 2:10, 11; Ap 5:13; 15:3; 19:1–6).

El juicio preadvenimiento es compatible con el Calvario, pues la 
intercesión de Cristo continúa durante el proceso de juicio del Día de 
la Expiación, tal como la intercesión diaria tenía lugar todos los días del 
año litúrgico en el santuario terrenal (Ex 29:38–42; Lv 6:9, 12–13; Nm 
28:3–8). Es el Cristo del Calvario, el Cristo que intercede, a quien se le da 
el veredicto del juicio previo al advenimiento, el cual implementa el doble 
veredicto del Calvario. Así, el juicio preadvenimiento es parte del evan-
gelio, ya que demuestra que las acusaciones del conflicto contra Dios son 
falsas, y allana el camino para que la redención encuentre su culminación 
en la restauración; porque no hay redención sin restauración. En otras 
palabras, no hay culminación del evangelio sin el juicio preadvenimiento.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 178-199

RESUMEN

“‘Estas cosas les acontecieron como ejemplo’: El uso de la tipología en 1 
Corintios 10:11”— Este artículo examina el uso de la tipología en 1 Co-
rintios 10:11 como una clave hermenéutica fundamental en la interpreta-
ción de las Escrituras. Los pasajes bíblicos donde se emplea el concepto 
de tipo permiten identificar los presupuestos hermenéuticos necesarios para 
una interpretación coherente. Mediante el análisis literario de 1 Corintios 
10:1-11 este estudio busca: (1) Comprender el uso paulino de la tipología 
y su relevancia hermenéutica; (2) analizar la relación entre tipo y antitipo, 
particularmente entre Israel y la comunidad cristiana; (3) evidenciar que Pa-
blo considera a su audiencia como el nuevo Israel; y, (4) establecer el sentido 
escatológico/ético de la expresión “los fines de los siglos”. Se argumenta que 
Pablo utiliza la tipología como una clave hermenéutica, que también tiene 
implicaciones éticas para el creyente.

Palabras clave: Tipología, Nuevo Testamento, 1 Corintios, hermenéutica, 
análisis literario, escatología.

ABSTRACT

“‘These things happened to them as examples’: The use of typology in 1 
Corinthians 10:11” — This article examines the use of typology in 1 Cor�-
inthians 10:11 as a fundamental hermeneutical key for the interpretation 
of Scripture. Passages in which the concept of type is employed allow for 
the identification of the hermeneutical assumptions necessary for coherent 
interpretation. Through a literary analysis of 1 Corinthians 10:1–11, this 
study seeks to: (1) understand Paul’s use of typology and its hermeneuti-
cal significance; (2) analyze the relationship between type and antitype, 
particularly between Israel and the Christian community; (3) demonstrate 
that Paul considers his audience to be the new Israel; and (4) establish the 
eschatological and ethical meaning of the expression “the ends of the ages.” 
It is argued that Paul employs typology as a hermeneutical key that also 
carries ethical implications for believers.

Keywords: Typology, New Testament, 1 Corinthians, hermeneutics, liter-
ary analysis, eschatology.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 178-199

https://doi.org/10.17162/rbo.v22i2.2181

“ESTAS COSAS LES ACONTECIERON COMO 
EJEMPLO”: EL USO DE LA TIPOLOGÍA                                         

EN 1 CORINTIOS 10:111

Josué Jiménez Cauich
https://orcid.org/0009-0004-6222-5560

Introducción
La tipología ha sido una clave importante en la interpretación de las 

Escrituras.2 Ha sido un método que se ha usado desde los primeros años 
del cristianismo, y esto es evidente en los pasajes en los que los autores 
del Nuevo Testamento utilizan consistentemente este método.3 En ese 
sentido, se convirtió en una clave hermenéutica para la interpretación de 
los eventos, personas e instituciones del AT.4 Uno de los pasajes donde 

1.  A menos que se indique lo contrario, todas las citas son tomadas de la Versión 
Reina Valera, revisión 1960. 

2.  Richard Davidson, “The Eschatological Hermeneutics of Biblical Typology”, 
TheoRema 6, núm. 2 (2011): 6. Para un análisis más profundo de la tipología bíblica ver 
Richard Davidson, “Typological Structures in the Old and New Testaments” (Ph.D. 
Theses, Andrews University, 1981).

3.  Graf señala que “parece claro que los autores del NT hacen a menudo una 
lectura cristológica, eclesiológica y tipológica de los textos del Antiguo”. Roy Graf, “El 
uso del Antiguo Testamento en el Nuevo: Diagnóstico y prescripción sobre el debate 
actual”, Theologika 25, núm. 1 (2010): 46. Cf. Ekkehardt Mueller, “Pautas para la in-
terpretación de las Escrituras”, en Entender las Sagradas Escríturas: El enfoque Adven-
tista, ed. George W. Reid, Clásicos del Adventismo 4 (México, D.F.: Gema Editores, 
2009), 153; Ganoune Diop, “Interpretación intrabíblica: Lectura intertextual de las 
Escrituras”, en Entender las Sagradas Escríturas: El enfoque Adventista, ed. George W. 
Reid, Clásicos del Adventismo 4 (México, D.F.: Gema Editores, 2009), 182; Michael 
M. Hasel, “History, the Bible, and Hermeneutics”, en Biblical Hermeneutics: An Ad-
ventist Approach, ed. Frank M. Hasel, Biblical Research Institute Studies in Herme-
neutics (Silver Spring, MD: Biblical Research Institute, 2020), 3:125; Richard M. 
Davidson, “Inner-Biblical Hermeneutics: The Use of Scripture by Bible Writers”, en 
Biblical Hermeneutics: An Adventist Approach, ed. Frank M. Hasel, Biblical Research 
Institute Studies in Hermeneutics (Silver Spring, MD: Biblical Research Institute, 
2020), 3:235–64.

4.  Diop, “Interpretación intrabíblica: Lectura intertextual de las Escrituras”, 
174–75. Cf. Richard Davidson, “Tipología del santuario”, en Simposio sobre Apocalipsis 
I, ed. Frank B Holbrook, Clásicos del Adventismo 6 (Doral, FL: Asociación Publica-
dora Interamericana, 2010), 470.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 178-199

Josué Jiménez Cauich180

se hace evidente el uso de la tipología como una clave hermenéutica es 
1 Corintios 10:1-11.

El presente estudio realiza un análisis de 1 Corintios 10:11. El obje-
tivo es permitirle al texto que brinde las herramientas necesarias para 
extraer el sentido del pasaje a través de un estudio del contexto literario. 
Su énfasis estará en el análisis literario, contextual e intertextual en la 
interpretación de este pasaje. Esto permitirá ver las conexiones tipológi-
cas del pasaje y su importancia como clave hermenéutica.

El presente trabajo tiene por propósito: 1) Entender el uso de la 
tipología por parte del apóstol Pablo en estos pasajes, concentrándose 
en su importancia hermenéutica en la interpretación de los eventos a los 
que se hace referencia en el pasaje; 2) analizar la relación entre el tipo y 
antitipo, es decir, entre el pueblo de Israel y la audiencia a la que Pablo 
escribe; 3) evidenciar que Pablo entiende que su audiencia es parte del 
nuevo Israel (aplicación tipológica); y 4) comprender en qué sentido 
Pablo establece que ellos se encuentran en “los fines de los siglos”.

El contexto de 1 Corintios 10:1-13
Debido a que todo texto se enmarca en un contexto específico, es 

importante definir, en primer lugar, este elemento fundamental en el 
pasaje bajo estudio. Debido a la naturaleza epistolar de 1 Corintios, es 
primordial conocer el contexto literario e histórico de la unidad.5

El contexto literario
Pablo había sido el fundador de la iglesia en Corinto (Hch 18:1-

18), de modo que conocía el carácter de esta (1 Co 1:5, 6). Según 
algunos, Pablo fundó la iglesia en el año 49-51 d.C. como parte de su 
segundo viaje misionero.6

Pablo les escribe debido a problemas que habían surgido en su ausen-
cia (1 Co 5:1; 6:1; 15:12) y a la solicitud de los Corintios de responderle 
sobre ciertas cuestiones (1 Co 7:1). Uno de los propósitos de la carta fue 

5.  Felix H. Cortez, “Reading with Understanding: A Practical Guide to Rea�-
ding Other People’s Mail: New Testament Epistles”, 2011, 1–7, https://works.bep-
ress.com/felix_cortez/19/. Cortez señala cinco pasos fundamentales para interpretar 
el género epistolar.

6.  S. J. Hafemann, “Corinthians, Letters to the”, en Dictionary of Paul and His 
Letters, ed. Gerald F. Hawthorne, Ralph P. Martin, y Daniel G. Reid (Downers 
Grove, IL: InterVarsity Press, 1993), 176.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 178-199

“Estas cosas les acontecieron como ejemplo” 181

enfrentar el problema de división que existía (1 Co 1:10-17).7 No obs-
tante, Pablo aborda otros temas: inmoralidad sexual (1 Co 5:1-13), litigios 
delante de los incrédulos (1 Co 6:1-11), preguntas sobre el matrimonio 
(1 Co 7:1-40), los dones espirituales (1 Co 12:1-14:40); la idolatría (1 Co 
10:14-33), la resurrección de los muertos (1 Co 15:1-58), entre otros.8

Por lo general, se ubica a 1 Corintios 10:1-13 dentro de 7:1-16:2, que 
es definida como la respuesta a la carta de los corintios.9 Sin embargo, 
otros autores incluyen 1 Corintios 10:1-13 en diferentes secciones den-
tro de sus estructuras propuestas.10

Un análisis de la epístola sugiere una estructura que tome en cuenta los 
cambios dentro de la argumentación. Se puede percibir dentro de la carta 
tres secciones donde el apóstol responde a cuestiones prácticas propias 
de la iglesia de Corinto.11 De igual modo, existen dos momentos donde 

7.  Paul Gardner, 1 Corinthians, Zondervan Exegetical Commentary on the 
New Testament (Grand Rapids, MI: Zondervan, 2018), 21.

8.  Thomas R. Schreiner, 1 Corinthians: An Introduction and Commentary, Tyn-
dale New Testament Commentaries 7 (Downers Grove, IL: InterVarsity Press, 2018), 
20–45; Gordon D. Fee, The First Epistle to the Corinthians, Revised Edition, The New 
International Commentary on the New Testament (Grand Rapids, MI: William B. 
Eerdmans Publishing Company, 2014), 17–20.

9.  Fee, The First Epistle to the Corinthians, 22; F. F. Bruce, 1 and 2 Corinthians, 
New Century Bible Commentary (Grand Rapids, MI: Eerdmans Publishing Com-
pany, 1980), 25–27; Roy A. Harrisville, I Corinthians, Augsburg Commentary on the 
New Testament (Minneapolis, MN: Augsburg Pub. House, 1987), 23–26; “Por san�-
tuario”, Comentario bíblico adventista del séptimo día, ed. Francis D. Nichol (Boise, ID: 
Publicaciones Interamericanas, 1985), 4:657, 658; Hans Conzelmann, 1 Corinthians: 
A Commentary on the First Epistle to the Corinthians, Hermeneia: A Critical and His-
torical Commentary on the Bible (Philadelphia, PA: Fortress Press, 1975), 114. Estos 
comentarios coinciden en el punto de inicio; no obstante, difieren en donde debería 
finalizar la sección principal.

10.  J. Paul Sampley, “The First Letter to the Corinthians: Introduction, Com�-
mentary, and Reflections”, en The New Interpreter’s Bible Commentary (Nashville, TN: 
Abingdon Press, 2015), 9:681–82. Sampley propone que debería estar incluida en la 
sección “Paul’s Response to a Corinthian Question About Eating Idol Meat”, que 
abarca del 8:1-11:1. Del mismo modo, Gardner propone una sección que abarca los 
mismos capítulos que Sampley, pero la denomina “Status, Knowledge, Freedom, and 
Food Offered to Idols”, ver Gardner, 1 Corinthians, 36–37. En el mismo sentido, Vau-
ghan y Lea, colocan la unidad dentro de los capítulos 8:1-11:1; sin embargo, ellos de-
nominan esta sección “The Limits of Liberty”, ver Curtis Vaughan y Thomas D. Lea, 
I Corinthians, Bible Study Commentary (Grand Rapids, MI: Zondervan Publishing 
House, 1983), 15–19.

11.  Por lo regular, los comentarios siguen la premisa de estructurar el libro a 
partir de las respuestas de Pablo a diversas problemáticas dentro de la iglesia. Sin 
embargo, ignoran el valor de reconocer estas “digresiones” como elementos funda-
mentales dentro de la argumentación del apóstol Pablo en la carta.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 178-199

Josué Jiménez Cauich182

el autor detiene su argumentación e introduce una digresión.12 Estos dos 
momentos fungen como un paréntesis en la argumentación del apóstol.

El primer momento donde Pablo se abstiene de continuar con 
su argumentación para expresar los motivos de su exhortación a los 
corintios se encuentra en 1 Co 4:14-21 y, la segunda ocasión ocurre en 
1 Co 9:1-10:13, donde argumenta acerca de los ejemplos que deben 
tomar en cuenta (1 Co 9:1-10:13). En primer lugar, se aborda el ejem-
plo de Pablo (1 Co 9:1-27) y se introduce al pueblo de Israel como 
un tipo de la iglesia (1 Co 10:1-13). Estas dos secciones refuerzan el 
argumento de Pablo a los Corintios.

Tomando en cuenta estos elementos, así como la argumentación den-
tro de la carta, se propone estructurar la epístola de la siguiente forma:13

I. Apertura y saludo (1:1-3)
II. Agradecimiento (1:4-9)
III. Primer bloque de respuestas (1:10-4:13)
              Primera digresión: Razones de Pablo al exhortar a los corintios (4:14-21)
IV. Segundo bloque de respuestas (5:1-8:13)
             Segunda digresión: Dos ejemplos a tomar en cuenta (9:1-10:13)
		  a)El ejemplo de Pablo (9:1-27)
		  b)El pueblo de Israel como “tipo” (10:1-13)
V. Tercer bloque de respuestas (10:14-15:53)
VI. Agradecimiento por la promesa de la resurrección (15:54-58)
VII. Recomendaciones y salutaciones (16:1-24)

De acuerdo con esta estructura, 1 Corintios 10:1-13 se encuentra den-
tro de la sección denominada “Segunda digresión: dos ejemplos a tomar 
en cuenta”, que abarca del 9:1-10:13. El verso 1 del capítulo 9 marca el 
inicio de una nueva argumentación. A través de una serie de preguntas 
retórica, Pablo introduce, en primer lugar, su ejemplo para los Corintios.14 

12.  La digresión se define como el apartarse de un relato, discurso o exposición 
del asunto principal para tratar de algo que surge relacionado con él. Dentro de los co-
mentarios, Sampley reconoce que existen “digresiones” dentro de la carta. Sin embar-
go, Sampley no reconoce como digresión 1 Corintios 4:14-21; de hecho, él introduce 
en el 7:29-35 una digresión que denomina “A Digresion Regarding Life Lived Escha-
tologically”. Sin embargo, esta sección propuesta no se desconecta del argumento que 
Pablo viene sosteniendo, al contrario, agrega elementos al tema que está abordando. El 
valor de la estructura de Sampley se encuentra en su identificación del 9:1-10:13 como 
una digresión. Ver Sampley, “The First Letter to the Corinthians”, 681.

13.  La estructura propuesta, aunque toma en cuenta ciertos elementos de otros 
autores, es producto del análisis personal que se ha realizado de la epístola.

14.  Fee, The First Epistle to the Corinthians, 394, comenta que, aunque se con-
tinua el argumento de la sección anterior, se debe prestar atención al argumento 



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 178-199

“Estas cosas les acontecieron como ejemplo” 183

Pablo se presenta como alguien que se cuida de no quedar descalificado 
(gr. ἀδόκιμος). Del mismo modo, los versículos 24-27 del capítulo 9 sirven 
de transición al tema de Israel como ejemplo a los Corintios. El versículo 
27 conecta con el argumento de 1 de Corintios 10:1-13.

Para Sampley, este pasaje relaciona el argumento de Pablo y su ejem-
plo, con la nueva sección en la que alude a la historia del pueblo de Israel 
en el desierto, avanzando con una nota de advertencia sobre la base del 
mismo punto expuesto.15 Es importante mencionar que la sección bajo 
estudio se enmarca dentro de su propia estructura interna, sin descono-
cer la relación con pasajes previos. El uso de la conjunción γὰρ en el 10:1 
marca el inicio del nuevo argumento; así como el uso de la conjunción 
Διόπερ en el 10:14, que marca el inicio de la nueva sección, permiten 
enmarcar el pasaje dentro de la unidad que va del 10:1-13.

La conexión entre 1 Corintios 9:1-27 y 10:1-13 permite subrayar 
la importancia del contexto inmediato del pasaje, así como percibir la 
argumentación sobre el estilo de vida que deberían tomar como ejemplo 
los corintios. Sin embargo, es importante analizar la secuencia narrativa 
dentro de la unidad propia del texto bajo estudio.

El contexto histórico
El contexto histórico permite entender, en cierto modo, algunos 

aspectos que se abordan en la carta, tales como el tema de la idolatría 
y el tema de la fornicación, que se encuentran presentes en la sección 
bajo estudio (1 Co 10:7, 8). Es ampliamente aceptado que Pablo fue 
el autor de la carta.16 Esto es evidente en el texto mismo, donde se lo 
menciona como el autor (1 Co 1:1; 16:21).17 De acuerdo con los datos 
proporcionados por la epístola, Pablo escribe la carta antes del Pen-
tecostés (1 Co 16:8). Sin embargo, no existe unanimidad en cuanto 
al año exacto de la escritura de 1 Corintios. Algunos sugieren que se 

introducido en esta nueva sección.
15.  Sampley, “The First Letter to the Corinthians”, 782. Sugiere que la historia 

del Éxodo contiene una nota de juicio en el mismo sentido que en el que Pablo finaliza 
su testimonio positivo (9:24-27). Schreiner también percibe 9:24-27 como una tran-
sición, ver Schreiner, 1 Corinthians, 196; del mismo modo que Efraín Agosto, 1 y 2 
Corintios (Minneapolis, MN: Augsburg Fortress, 2008), 68–71.

16.  Conzelmann, 1 Corinthians, 2.
17.  D. A. Carson, Douglas J. Moo, y Leon Morris, An Introduction to the New 

Testament (Grand Rapids, MI: Zondervan, 1992), 262. La autoría paulina es amplia�-
mente atestiguada por los padres de la iglesia como Clemente de Roma e Ignacio de 
Alejandría, ver Hafemann, “Corinthians, Letters to the” en Dictionary of Paul and His 
Letters, 175.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 178-199

Josué Jiménez Cauich184

debe datar en el último año que Pablo estuvo en Éfeso, que, tentativa-
mente para algunos, fue en el año 55 d.C.18

Según 1 Corintios 16:8, Pablo escribe desde Éfeso (1 Co 1:2). 19 
Corinto era una de las ciudades romanas más importantes. La frecuente 
llegada de viajeros de diversas partes del mundo permitió que se intro-
dujeran ciertas artes y cultos inmorales.20 Fue tan grande el libertinaje 
existente que se adoptó el término “corintianizar”, que significaba “liber-
tinaje desenfrenado”.21 La deidad principal era Afrodita, diosa del amor.

De cualquier modo, los corintios eran idólatras. Se han descubierto 
templos y altares en la ciudad. Existían cultos a diversos dioses, al punto 
que se decía de Corinto que “había un templo para todos los dioses”.22 
Corinto bien pudo haber sido definida como el New York, Los Ángeles 
o Las Vegas del mundo antiguo.23 Todo esto permite entender que lo que 
Pablo escribe realmente se relaciona con el estilo de vida de esa ciudad.

El texto de 1 Corintios 10:11
El texto de 1 Corintios 10:11 se encuentra dentro de una sección que 

comprende del 10:1-13. Antes de discutir la estructura dentro de la sec-
ción es importante presentar la traducción del pasaje, de modo que el 
lector tenga la visión global del texto bajo estudio; así como las variantes 
textuales tal como son presentadas por la crítica textual, en caso de existir.

El texto traducido es el siguiente: “Ahora bien, estas cosas como tipo 
les acontecía a ellos, y fue escrito para nuestra advertencia, para quienes 
ha llegado los fines de los siglos” (1 Co 10:11).24

18.  Craig L Blomberg, From Pentecost to Patmos: An Introduction to Acts Through 
Revelation (Nashville, TN: Broadman & Holman Publishers, 2006), 164. Carson 
también sugiere como fecha el año 55 d.C., en Carson, Moo, y Morris, An Introduc-
tion to the New Testament, 283. Respecto a otras propuestas de fecha, ver Schreiner, 1 
Corinthians, 8; Fee, The First Epistle to the Corinthians, 16.

19.  Archibald Robertson y Alfred Plummer, A Critical and Exegetical Commen-
tary on the First Epistle of St Paul to the Corinthians, Latest Impression, The Interna-
tional Critical Commentary on the Holy Scriptures of the Old and New Testament 
(Edinburgh, TX: T&T Clark, 1994), xxvii.

20.  Comentario bíblico adventista del séptimo día, “CBA”, 652.
21.  Comentario bíblico adventista del séptimo día, “CBA”, 652.
22.  Sampley, “The First Letter to the Corinthians”, 3.
23.  Fee, The First Epistle to the Corinthians, 3.
24.  Traducción propia. Es importante precisar que solo existe una variante tex-

tual en el versículo. En algunas versiones se agrega un “todas”, gr. πάντα, que haría 
que en el inicio del versículo se tradujera “Todas estas cosas”. Esta palabra tiene una C 
en cuanto a la certeza de la palabra. De acuerdo con Metzger, es muy probable que esta 
palabra haya sido una adición al texto, ver Bruce M. Metzger, A Textual Commentary 



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 178-199

“Estas cosas les acontecieron como ejemplo” 185

Análisis literario de 1 Corintios 10:1-13
Para poder definir el significado de 1 Corintios 10:11, es importante 

realizar el análisis de algunos aspectos literarios de la sección donde se 
encuentra el pasaje bajo estudio. Estos aspectos incluyen: 1) el análi-
sis de la estructura de la perícopa, que permitirá encontrar el sentido 
del pasaje dentro de la sección en la que se encuentra; y, 2) un análisis 
semántico y sintáctico, que permitirá percibir el sentido de las palabras y 
su significado dentro de su contexto, así como las posibles interrelacio-
nes dentro de la carta.

Análisis de la estructura de la perícopa
De acuerdo con lo presentado en el análisis del contexto literario, 1 

Corintios 10:1-13 forma parte de una sección que es definida como una 
“digresión extendida” donde se presentan dos ejemplos para los corintios. 
Esta sección abarca del 9:1-10:13. En el 10:1, se percibe una introducción 
a la sección al usar la conjunción γὰρ.25 Del mismo modo, en el versículo 
14 se usa una conjunción que sirve de transición para la siguiente sección,26 
lo que enmarca la sección bajo estudio dentro de una unidad.

Los elementos a resaltar dentro del anális literario son los siguientes: 
1) Del 10:1-5 se usa en cinco ocasiones la conjunción καί (1 Co 10:1, 
2 (2x), 3, 4).27 Lo mismo sucede del 10:7-10, donde se usa en cinco 
ocasiones (10:7 [2x], 8, 9, 10). Esto revela una progresión lógica interna 
dentro de la argumentación que Pablo realiza en la sección.

De igual modo, el pronombre ἡμῶν se usa en tres pasajes (10:1, 6 [2x] 
y 11); los cuales se encuentran al inicio, en el medio y al final de la sección, 
otorgándole coherencia interna y una progresión narrativa al pasaje. Por 
otro lado, el adjetivo πάντες se usa en cinco ocasiones en los primeros cinco 
versículos (10:1[2x], 2, 3, 4). Del 10:6-11 se utilizan en cinco ocasiones dos 
“negaciones”, en el 10:6 se usa μὴ y del 10-10:7 se usa μηδὲ, que funge 
como una conjunción de negación,28 que le brindan unidad a la progresión 

on the Greek New Testament: A Companion Volume to the United Bible Societies’ Greek 
New Testament, 3a ed. (London, New York: United Bible Societies, 1971), 562. Sin 
embargo, no afecta el sentido del pasaje.

25.  Alfred E. Tuggy, Léxico griego-español del Nuevo Testamento (El Paso, TX: 
Mundo Hispano, 2003), 204.

26.  James Swanson, “διόπερ”, Diccionario de idiomas bíblicos: Griego (Nuevo Tes-
tamento) (Bellingham, WA: Logos Bible Software, 1997), 89.

27.  Tuggy, Léxico griego-español del Nuevo Testamento, 480.
28.  Tuggy, Léxico griego-español del Nuevo Testamento, 621. 



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 178-199

Josué Jiménez Cauich186

del argumento; puesto que en los primeros versículos se usa πάντες en cinco 
ocasiones haciendo referencia al pueblo de Israel, y del 6-11 se usan cinco 
negaciones, que hacen referencia a actitudes que los lectores de la epístola 
no deben seguir. Asimismo, tanto el versículo 6 como el 11 comienzan con 
una estructura similar;29 en ambos pasajes (vv. 6 y 11) se usa la conjunción 
καθώς cuatro veces como indicador (10:6, 7, 8, 9).30

Estos elementos permiten percibir una relación interna dentro de la 
sección del 10:1-13, de igual modo, permite percibir una relación entre 
el versículo 6 y el 11. Así como el surgimiento de dos pequeñas unida-
des: 1) 10:1-6a, y 2) 10:6b-11, entendiendo el 6 como un punto de tran-
sición entre el argumento que viene presentando Pablo. De igual modo, 
no se puede ignorar la importancia del 9:24-27 en la estructura. En 
ese pasaje, Pablo establece una conexión con el argumento del 10:1-13, 
Pablo habla de alcanzar el premio y evitar ser descalificado. El ejemplo 
de Israel es preciso para enfatizar ese aspecto.31 El análisis permite, por 
tanto, establecer una estructura dentro de la unidad, que ayude a la com-
prensión del texto bajo estudio, tal y como se presenta a continuación:32

Invitación a esforzarse por alcanzar el premio (9:24-25)
El ejemplo de Pablo: Evitar ser descalificado (9:26-27)
La experiencia “cristiana” de los israelitas (10:1-5)
	 Todos estaban bajo la nube (10:1)
	 Y todos pasaron el mar (10:1)
	 Y todos en Moisés fueron bautizados (10:2)
	 Y todos comieron el mismo alimento espiritual (10:3)
	 Y todos bebieron la misma bebida espiritual (10:4a)
		  La roca era Cristo (10:4b)
	 De ellos no se agradó Dios y quedaron postrados en el desierto (10:5)
Estas cosas fueron tipos para nosotros (10:6a)
No sigan el ejemplo negativo (10:6b-10)
	 No sean codiciosos como ellos (10:6b)
	 Ni sean idólatras (10:7)
	 Ni forniquemos (10:8)
	 Ni tentemos al Señor (10:9)
	 Ni murmuréis (10:10)
Estas cosas les sucedían como tipo… (10:11)
Invitación a permanecer firme (10:12)
Dios otorga poder para vencer la tentación al que es fiel (10:13)

29.  αῦτα δὲ τύποι en el 10:6; y, ταῦτα δὲ τυπικῶς en el 10:11.
30.  Swanson, “καθώς”, Diccionario de idiomas bíblicos: Griego (Nuevo Testamento), 161.
31.  Sampley, “The First Letter to the Corinthians”, 782.
32.  Propuesta propia.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 178-199

“Estas cosas les acontecieron como ejemplo” 187

Esta estructura permite encontrar conexión con la sección anterior 
que aborda el ejemplo de Pablo. Del mismo modo, propone dos sec-
ciones donde se hace alusión a la historia de Israel. Pablo conecta estos 
eventos con los corintios. Un detalle que resaltar es que el versículo 6 
y 11 fungen como una especie de inclusio.33 Sin embargo, no se puede 
ignorar que el verso 6a funciona también como conclusión de la primera 
sección. Al percibir esta conexión se refuerza la idea de una unidad en 
la sección bajo estudio.

Análisis sintáctico y semántico de 1 Corintios 10:11 en su contexto
Es importante establecer algunos puntos fundamentales para la 

comprensión del pasaje de 1 Corintios 10:11. En primer lugar, la pala-
bra traducida por “ejemplo” proviene del griego τυπικῶς, que significa 
“modelo o representación”.34 Esta proviene de la palabra τύπος, que sig-
nifica “prefiguración, modelo, impresión, copia, prefiguración”.35 Pablo 
la usa en nueve ocasiones (Ro 5:14; 6:17; 1 Cor 10:6; Fil 3:17; 1 Ts 
1:7; 2 Tes 3:9; 1 Ti 4:12; Tit 2:7; Heb 8:5). El uso que Pablo le otorga 
en ciertos pasajes, en términos lingüísticos, designa una interpretación 
tipológica (cf. Ro 5:14; Heb 8:5).36

Un análisis de estos pasajes demuestra que existen elementos que 
permiten establecer conexiones tipológicas (Ro 5:14; 1 Cor 10:6; Heb 
8:5); en otros, es evidente su uso en el sentido de ejemplo (Ro 6:17; Fil 
3:17; 1 Ts 1:7; 2 Ts 3:9; 1 Ti 4:12). ¿Qué es lo que permite establecer 
estas conexiones? El mismo pasaje debe permitirlo. En Romanos 5:14, 
alude a Adán, un personaje histórico del pasaje en la historia de la sal-
vación, y a Jesús, un personaje histórico. En 1 Corintios 10:6, el con-
texto hace una conexión entre el Israel, durante su travesía en el desierto 
(evento pasado), con los corintios, que son parte del nuevo Israel espiri-
tual (evento actual).

En Hebreos 8:5, se contrasta el santuario terrenal (pasado) con el 
santuario celestial (presente). En este sentido, de acuerdo con el análisis 
de los pasajes, la tipología conecta eventos, personajes e instituciones 
históricas con eventos, personajes e instituciones históricas en el pre-

33.  Gardner, 1 Corinthians, 422.
34.  G. Schunack, “τύπος”, Exegetical Dictionary of the New Testament, ed. Horst 

Robert Balz y Gerhard Schneider (Grand Rapids, MI: Eerdmans Publishing Com-
pany, 1990), 3:372.

35.  Schunack, “τύπος”, Exegetical Dictionary of the New Testament, 3:372.
36.  Antonio Pitta, “Tipología”, en Diccionario Teológico Enciclopédico, ed. Lucia-

no Pacomio y Vico Mancuso (Estella, Navarra: Verbo Divino, 2007), 981.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 178-199

Josué Jiménez Cauich188

sente que son importantes dentro de la historia de la salvación.37 En los 
otros pasajes, no existe un contraste con eventos, personajes e institu-
ciones históricas que tengan relevancia dentro del plan de salvación. En 
esos casos, el uso de tipos si puede ser aplicado en el sentido de ejemplo.

Goppelt sugiere que el uso de la palabra “típico” en 1 Corintios 10:11 
tiene un sentido hermenéutico,38 es decir, se convierte en una herra-
mienta de interpretación del Antiguo Testamento. El uso que Pablo 
le otorga al concepto de “tipo” es fundamental para la exhortación que 
realiza, puesto que le permite reinterpretar los eventos del pasado para 
aplicarlos al contexto de sus lectores. Las experiencias en el desierto se 
enmarcan en la tipología para aplicarse en un sentido hermenéutico a las 
experiencias del presente. 39 Sin embargo, este puente es posible porque 
la experiencia del pueblo de Israel es tipológica en sí misma.

En segundo lugar, la frase τὰ τέλη τῶν αἰώνων es digna de tomar 
en cuenta. Debe ser traducido en plural. El análisis del texto permite 
ver que este concepto se aplica a los corintios. No obstante, el texto 
no revela en qué sentido debe entenderse esta frase, sin embargo, el 
contexto parece sugerir que surge como un contraste entre Israel y los 
corintios. En ese sentido, la frase adquiere un aspecto escatológico. Los 
corintios están viviendo en los fines de los siglos.

Un pasaje relacionado es Hebreos 9:26, que usa συντελείᾳ τῶν 
αἰώνων. Aunque no son frases iguales, sin embargo, se percibe una 
relación entre ambas. Para el autor de Hebreos la frase de Heb 9:26 
tiene una connotación presente. En 1 Corintios no se puede ignorar 
que Pablo ha hecho referencias escatológicas (1 Co 1:8; 15:24). En 1 
Corintios 10:11b la frase es inevitablemente escatológica, pero con una 
connotación presente, al igual que en Heb 9:26 (cf. 1 Co 2:8; 3:18). Esto 
es evidente por el uso de κατήντηκεν, que se traduce como ha alcanzado; 
y el uso de la construcción εἰς οὓς, traducido por “a quienes”, que conecta 
con el pronombre ἡμῶν, que en el pasaje hace alusión a los corintios. 

37.  Sobre este aspecto, Antonio Pitta comenta que Pablo “parece establecer una 
relación tipológica entre dos acontecimientos centrales en la historia de la salvación”, y 
agrega que Pablo usa tres conexiones tipológicas: acontecimientos históricos, personas 
y temas, ver Pitta, “Tipología”, EDNT, 3:372.

38.  Leonhard Goppelt, “τύπος”, en Theological Dictionary of the New Testament, 
3a ed., ed. Gerhard Friedrich (Grand Rapids, MI: Eerdmans Publishing Company, 
1975), 8:252. En un sentido similar, ver Grant R. Osborne, “Type, Typology”, en 
Evangelical Dictionary of Theology, Third edition, ed. Daniel J. Treier y Walter A. El-
well (Grand Rapids, MI: Baker Academic, 2017), 904.

39.  “τύπος”, New International Dictionary of New Testament Theology, Abridged 
ed, ed. Verlyn D. Verbrugge (Grand Rapids, MI: Zondervan, 2004), 566.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 178-199

“Estas cosas les acontecieron como ejemplo” 189

Ellos son a quienes los fines de los siglos ha alcanzado. Esto no debe 
causar sorpresa, puesto que los autores bíblicos del NT entendieron que 
estaban viviendo en un tiempo escatológico (Hch 2:16; cf. Heb 1:1-2; 
Lc 10:23, 24). No obstante, también entendieron la segunda venida de 
Jesús como el “fin” (1 Co 1:8; cf. 2 Ts 2:1-8), para lo cual aún faltaba que 
sucedieran ciertos eventos (Mt 24:6; 2 Ts 2:1-8).40

Entonces, ¿cómo se debe entender la frase “los fines de los siglos”? 
Algunos sugieren que se refiere al fin de la era antigua, fin suscitado 
por la muerte de Cristo.41 Lo que conlleva a que exista una tensión 
entre el presente y el futuro. Es decir, la muerte de Cristo significó un 
antes y después dentro de la historia de la salvación, sin embargo, aún 
no se manifiesta plenamente su reino prometido (cf. 1 Jn 3:2-3). Pablo 
usa esta frase para referirse implícitamente a los eventos escatológicos 
incluidos en ambos periodos, desde el evento que cubre el plan de sal-
vación (la cruz de Cristo) hasta su triunfo final, glorioso y apocalíptico.42

En tercer lugar, el análisis sintáctico permite percibir elementos den-
tro de la argumentación de Pablo que invitan a entender la palabra tipo 
como una clave hermenéutica. Es preciso señalar que, en el capítulo 
anterior, en donde Pablo se coloca como ejemplo, se insertan elementos 
escatológicos (cf. 1 Co 9:25, 27).

Estos son más evidentes en los paralelismos tipológicos y escatoló-
gicos que existen entre los corintios y el pueblo de Israel en el desierto. 

40.  Esto es conocido como la tensión del “ya pero todavía no”, un concepto que 
alude al hecho de que Cristo ya venció a Satanás, en cierto sentido el reino ya está 
entre nosotros, pero aún falta su establecimiento pleno en ocasión de la renovación 
de la tierra y la completa destrucción del pecado. Para un análisis más profundo, ver 
Davidson, “The Eschatological Hermeneutics of Biblical Typology”.

41.  Fee, The First Epistle to the Corinthians, 507. Schreiner argumenta que la no�-
ción de los últimos días, el fin de la historia, ha llegado en Jesucristo, en Schreiner, 1 
Corinthians, 47. Para una propuesta similar ver Agosto, 1 y 2 Corintios, 68–71. Por otro 
lado, Harrisville propone que la expresión “los fines de los siglos” debe entenderse en 
el sentido de que los corintios están más cerca del juicio que los israelitas, Harrisville, 
I Corinthians, 163. En un sentido similar, ver Conzelmann, 1 Corinthians, 168. En 
otro sentido, Willis señala que Pablo no desarrolla un cuadro apocalíptico, sino que 
su interés radica en señalar que los cristianos se encuentran en el periodo escatológico 
final, en Wendell Lee Willis, Idol Meat in Corinth: The Pauline Argument in 1 Corin-
thians 8 and 10, Dissertation Series / Society of Biblical Literature, no 68 (Chico, CA: 
Scholars Press, 1985), 155.

42.  Alejo Aguilar, “Terminología escatológica en el Nuevo Testamento”, Da-
varLogos 5, no 2 (2006): 99. Bruce percibe “los fines de los siglos” como una expre-
sión que indica que la era del NT es el tiempo del cumplimiento de todo lo que 
los profetas han dicho (Mr 1:15; Lc 10:23; 23:25; Hch 2:16), en Bruce, 1 and 2 
Corinthians, 93.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 178-199

Josué Jiménez Cauich190

Estos paralelismos permiten percibir que Pablo está pensando en el 
pueblo de Israel en un sentido más abarcante que solo un ejemplo. 
Pablo parece sugerir de forma implícita, a través de paralelismos en 
toda la carta, que los corintios, al aceptar a Cristo, son el nuevo Israel: 
1) Menciona que los israelitas fueron bautizados (10:2); los corintios 
también fueron bautizados (12:13). 2) El pueblo de Israel comió una 
comida espiritual y bebió una bebida espiritual (10:3, 4); los corin-
tios han comido y bebido el pan y el vino que simbolizan el cuerpo 
y la sangre de Jesús (11:23-26). 3) Los israelitas comieron y bebie-
ron indignamente (10:7); los corintios también han comido y bebido 
indignamente (11:29). 4) El pueblo de Israel fue idólatra (10:7); en 
los corintios había problemas de idolatría (10:14-21). 5) Los israe-
litas fornicaron (10:8); los corintios son reprendidos por problemas 
de inmoralidad sexual (5:1; 6:13, 18; 7:2). 6) Los israelitas tentaron a 
Cristo (10:9); los corintios son cuestionados por provocar al Señor al 
consumir alimentos ofrecido a los ídolos (10:22).

Lo que Pablo está haciendo es demostrarles que ellos son el nuevo 
pueblo de Dios, el antitipo del pueblo de Israel (cf. Ro 2:28, 29; 1 P 2:9, 
10).43 En ese sentido, la tipología se convierte en una clave hermenéutica 
que permite esa relación e interpretación. Pablo analiza la experiencia 
del pueblo de Israel a la luz de la tipología y percibe un peligro latente, 
espiritual, en la experiencia de su audiencia cristiana.

Un elemento importante en el análisis literario es la alusión a Cristo 
en la argumentación de Pablo de la sección bajo estudio. En 1 Corintios 
10:4 se menciona que la roca era Cristo y en el 10:9, se menciona que el 
pueblo de Israel tentó a Cristo. Existe debate en torno a ambos pasajes.

Respecto al 10:4, uno de los problemas consiste en cómo interpretar 
el texto. ¿Se debe entender que la roca literalmente era Cristo? Si se 
es congruente con el contexto, se puede notar que en pasajes previos 
(10:3-4) Pablo alude a que la comida y bebida eran “espirituales”, gr. 
πνευματικός.44 Significa que tanto la comida como la bebida provenían 
o eran obra de Dios. El pasaje también sugiere que la piedra era “espi-
ritual”, y luego identifica a Cristo con esa roca. Por tanto, desde la pers-

43.  Goppelt señala que estos eventos en 1 de Corintios 10:6 y 11, son entendi-
dos como una indicación de su correspondencia con la comunidad del tiempo del fin, 
la iglesia. La correspondencia no se basa solamente en similitudes externas entre los 
eventos. Sugiere que las experiencias de la comunidad también son distinguidas de 
las de Israel debido a que los eventos presentes adquieren un enfoque escatológico, en 
Goppelt, “τύπος”, 251–52.

44.  Swanson, Diccionario de idiomas bíblicos: Griego (Nuevo Testamento), 251.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 178-199

“Estas cosas les acontecieron como ejemplo” 191

pectiva de Pablo, la roca no era literalmente Cristo, sino que represen-
taba a Cristo.45 Siendo que no solo la roca era espiritual, sino también la 
bebida y la comida lo eran, permite establecer una conexión con comer 
el pan y beber el vino, que representan el nuevo pacto establecido por 
medio de la obra de Cristo (1 Co 11:24-26).

Por otro lado, existen ciertos detalles con el versículo 10:9. Algunas 
versiones lo traducen como tentar “al Señor”;46 mientras que otras lo 
traducen como tentar “a Cristo”.47 La traducción es problemática en sí 
misma, sin embargo, Metzger sugiere que la mejor lectura debe ser Cris-
to.48 Aparentemente, se cambió “Cristo” por “Señor” para darle sentido 
al texto. No obstante, al entender la dinámica argumentativa de Pablo, 
no existe problemas en aceptar a Cristo como el personaje del pasaje. 
De hecho, adquiere sentido tomando en cuenta el argumento de Pablo, 
puesto que si Cristo era quién los acompañaba, implica que los peca-
dos, en este caso tentar, se realizaban contra Cristo. Esta lectura no es 
incongruente con el mensaje del AT. De hecho, en Éxodo se hace refe-
rencia que sería el Ángel de Jehová quien acompañaría al pueblo en su 
travesía a Canaán (Éx 32:34; cf. 33:14).49 Varios han identificado a este 
ángel con el Cristo preencarnado.50 Esta lectura cristológica del pasaje 
permite darle más sentido a la conexión tipológica que Pablo realiza: 

45.  Para Bruce, Pablo se refiere a Cristo como la roca afirmando que fue él quien 
acompañó a su pueblo como fuente de refrigerio espiritual a través de ese periodo. 
Bruce, 1 and 2 Corinthians, 91. Esta interpretación no es extraña al AT, donde se 
menciona a Jehová como la roca (Dt 32:4, 15, 18, 30, 31; Sal 18:2, 31; 19:14; 28:1; 
62:2; 78:35; 89:26; 144:1; Is 26:4).

46.  Versiones como La Biblia de las Américas, Nueva Biblia de las Américas, Nue-
va Biblia Viva, Nueva Versión Internacional, La Palabra, Reina Valera 1960, Reina 
Valera 1995, en https://www.biblegateway.com/verse/es/1%20Corintios%2010%3A9 
(recuperado junio de 2022).

47.  Versiones como Biblia del Jubileo, Dios Habla Hoy, Nueva Traducción Viviente, 
Palabra de Dios para Todos, Reina Valera Actualizada, Reina Valera Contemporánea, Rei-
na Valera Antigua, Traducción en Lenguaje Actual, en https://www.biblegateway.com/
verse/es/1%20Corintios%2010%3A9 (recuperado junio de 2022).

48.  Metzger, A Textual Commentary on the Greek New Testament, 560.
49.  Christopher Rowland, “Angel, angelology”, The Westminster Dictionary of 

Christian Theology, ed. Alan Richardson y John Stephen Bowden, with Christopher 
Rowland (Philadelphia: Westminster Press, 1983), 19.

50.  Thomas E. McComiskey, “Angel of the Lord”, Evangelical Dictionary of 
Theology, Third edition, ed. Daniel J. Treier and Walter A. Elwell (Grand Rapids, MI: 
Baker Academics, 2017), 54. McComiskey señala que muchos entienden al Ángel 
del Señor como una teofanía. Este personaje es identificado como Dios (Gn 16:13; 
Jue 6:14; 13:21-22). Según McComiskey, la evidencia de que este ángel es el Cristo 
preencarnado se basa en inferencias con el texto.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 178-199

Josué Jiménez Cauich192

tanto el pueblo de Israel, como los nuevos creyentes han participado las 
bendiciones del pacto a través de Cristo.51

Otro aspecto para tomar en cuenta es la construcción del versículo 
11, que forma un inclusio52 con el versículo 6. Ambos inician con una 
construcción sintáctica similar:

1 Corintios 10:6a: Ταῦτα δὲ τύποι ἡμῶν ἐγενήθησαν
1 Corintios 10:11a: ταῦτα δὲ τυπικῶς συνέβαινεν ἐκείνοις

La primera construcción Ταῦτα δὲ es similar en ambos pasajes. 
Las diferencias empiezan a presentarse después de esta construcción 
gramatical. Sin embargo, τύποι y τυπικῶς provienen de la misma raíz. 
La diferencia es en la construcción, donde τυπικῶς es un adverbio, y 
τύποι un sustantivo. Una diferencia significativa tiene que ver con a 
quién enfatiza el pasaje. En el 10:6 el énfasis está en los corintios, “ahora 
bien, estas cosas fueron tipo para nosotros”.53 El “nosotros” hace refe-
rencia a Pablo y a su audiencia. En el 10:11, en cambio, el énfasis está 
en el pueblo de Israel, “ahora bien, estas cosas como tipo les aconte-
cía a aquellos”.54 El “aquellos” hace referencia a “nuestros padres”, gr. οἱ 
πατέρες ἡμῶν, del 10:1. Sin embargo, esta diferencia sirve para enfatizar 
un mismo punto: el pueblo de Israel en el desierto es un tipo de los 
cristianos, el nuevo pueblo de Dios. En ese sentido, cobra importancia el 
uso de ἐγενήθησαν, traducido como “fueron” en el 10:6; y συνέβαινεν, tra-
ducido como “acontecía” en el 10:11. Aunque son dos palabras diferen-
tes, se percibe una relación en ambas en cuanto a la aplicación de estas, 
reforzando la tipología de Israel aplicada a los corintios como el nuevo 

51.  En la nota 3, refiriéndose al versículo 9 de 1 Corintios 10, Blomberg señala 
que “If this reading is accepted as the original (so, e. g., NSRV), then we have another 
example like verse 4 of Paul seeing Christ as present in God’s activity in Old Testa-
ment times”, Craig L. Blomberg, The NIV Application Commentary: 1 Corinthians, The 
NIV Application Commentary (Grand Rapids, MI: Zondervan, 1994), 192.

52.  En los estudios bíblicos, un ‘inclusio’ es “un recurso literario que consiste en 
la repetición, al principio y al final de una unidad literaria, de una misma palabra o 
expresión con la intención de delimitarla. Sirve, pues, para enmarcar una determinada 
unidad”. Ver Arturo Bravo Retamal, “La inclusión de la alegría en la exhortación apos-
tólica Verbum Domini”, Cuestiones Teológicas 40, núm. 93 (2013): 214. Cf. Mueller, 
“Pautas para la interpretación de las Escrituras”, 150. Para un análisis más detallado 
del inclusio, ver Chris Wyckoff, “Have We Come Full Circle Yet? Closure, Psycholin�-
guistics, and Problems of Recognition with the Inclusio”, Journal for the Study of the Old 
Testament 30, núm. 4 (2006): 475–505, https://doi.org/10.1177/0309089206066317.

53.  Traducción personal.
54.  Traducción personal. Se usa el pronombre ἐκείνοις, que se encuentra en dati-

vo. Swanson, Diccionario de idiomas bíblicos: Griego (Nuevo Testamento), 102.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 178-199

“Estas cosas les acontecieron como ejemplo” 193

Israel. Esto permite percibir el valor de los pasajes (10:6 y 11) como un 
inclusio dentro de la estructura de la sección. Se usa para enfatizar las 
conexiones tipológicas que Pablo tiene en mente. Un último elemento 
por tomar en cuenta en cuanto a la construcción literaria del 10:11 es 
la inserción de elementos escatológicos, que permite finalizar las cone-
xiones entre Israel y los corintios y otorga un sentido más abarcante a la 
experiencia presente del nuevo pueblo de Dios.55

En conclusión, de acuerdo con el análisis realizado, se puede argu-
mentar que los corintios, y los cristianos en general, son el cumpli-
miento tipológico del pueblo de Israel en su travesía rumbo a la tierra 
de Canaán, de acuerdo con el contexto de 1 Corintios 10:1-13, quie-
nes viven en el cumplimiento escatológico de la historia del plan de 
salvación.56

La iglesia como el nuevo Israel
Después de analizar el significado de 1 Corintios 10:11 desde su 

contexto, se pueden extraer dos motivos principales. El primero de 
ellos es la iglesia como el nuevo Israel. Como se mencionó anterior-
mente, las conexiones que Pablo hace de los corintios con Israel se per-
ciben desde una perspectiva tipológica. Hay una diferencia importante 
entre los Corintios y el pueblo de Israel. Los corintios se encuentran 
en “los fines de los siglos”. El establecimiento de la iglesia como un 
nuevo Israel no es un elemento nuevo en 1 Corintios 11. Para empe-
zar, 1 Corintios enfatiza el tema de la eclesiología.57 Mueller sugiere 

55.  Existe evidencia de que el Éxodo ya era interpretado tipológicamente por 
los profetas (cf. Os 2:17; Jr 16:14, 15; Is 40-55; Jr 31:31-34), ver Pitta, “Diccionario 
teológico”, 982. Para un análisis más exhaustivo del motivo del Éxodo en los profetas, 
ver Friedbert Ninow, “Indicators of Typology Within the Old Testament: The Exodus 
Motif ” (Ph.D. Theses, Andrews University, 1999), 186–296, https://digitalcommons.
andrews.edu/dissertations/111.

56.  Este es un aspecto interesante que no se aborda en el artículo. Un elemento 
comparativo entre Israel y el nuevo pueblo de Dios, pensando en esta conexión tipo-
lógica, se basa en la salida y llegada a la tierra prometida. Fueron liberados de Egipto, 
pero tuvieron que pasar varias semanas (que se convirtieron en años) para llegar a la 
tierra de Canaán. Del mismo modo, aunque Cristo ya los liberó, en sentido espiritual, 
aún se encuentran a la espera de la llegada definitiva del reino de Dios.

57.  Fee, The First Epistle to the Corinthians, 17–20. Fee sugiere que son tres temas 
fundamentales: escatología, el evangelio y la vida ética, y la iglesia. Mueller comenta 
que en 1 de Corintios se menciona a la iglesia con frecuencia, en un total de 24 ve-
ces, ver Ekkehardt Mueller, “La universalidad de la iglesia en el Nuevo Testamento”, 
en Mensaje, misión y unidad de la iglesia, ed. Ángel Manuel Rodríguez (México, DF: 
Gema Editores, 2015), 23.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 178-199

Josué Jiménez Cauich194

que en 1 Corintios se puede ver en tres ocasiones a la iglesia en un 
sentido universal (1 Co 10:32; 12:28; 15:9).58

En 1 Pedro 2:9, se denomina a la iglesia “pueblo de Dios”. De 
acuerdo con Rice, las características del llamado de la iglesia son idén-
ticos a los de Israel.59 Sin embargo, un factor importante es la com-
posición internacional de la iglesia que establece Cristo (Gá 3:28).60 
De acuerdo con Davidson, existe una continuidad entre Israel y la 
iglesia en la perspectiva escatológica (Ro 11:5).61 La iglesia llega a ser 
el nuevo Israel (cf. Mt 21:1-44).62 Esta nueva perspectiva adquiere 
relevancia cuando se compara con la conexión tipológica que Pablo 
realiza en 1 Corintios 10:1-13. De hecho, la experiencia de Israel no 
es un ejemplo arbitrario que Pablo accidentalmente nota, sino que 
realmente es una conexión tipológica dentro de la historia de la salva-
ción.63 Lo que le sucedió a Israel debe “advertir” a la iglesia de pensar 
que puede estar firme sin tener en cuenta la posibilidad de caer (1 Co 
10:12).64 La conexión tipológica permite dar realce a la advertencia de 
evaluar la situación en la que se encuentran.

Pablo ha estado advirtiendo a la iglesia de enfocarse en lo que real-
mente vale la pena. Los problemas de unidad (1 Co 1:10-17), de inmo-

58.  Mueller, “La universalidad de la iglesia en el Nuevo Testamento”, 23. Es 
interesante la designación de 1 Corintios 15:9, τὴν ἐκκλησίαν τοῦ θεοῦ.

59.  Richard Rice, Reign of God: An Introduction to Christian Theology from a Sev-
enth-Day Adventist Perspective, 2nd ed. (Berrien Springs, MI: Andrews University 
Press, 1997), 211.

60.  Rice, Reign of God, 212. Este elemento internacional era un ideal al que 
debía llegar la iglesia del NT, ver Richard Davidson, “Israel y la iglesia: Continuidad 
y discontinuidad-I”, en Mensaje, misión y unidad de la iglesia, ed. Ángel Manuel Rodrí-
guez (México, DF: Gema Editores, 2015), 370–75.

61.  Davidson, “Israel y la iglesia: Continuidad y discontinuidad-I”, 390.
62.  Raoul Dederen, “La doctrina de la iglesia”, en Teología: Fundamentos bíblicos 

de nuestra fe (Miami, Florida: Asociación Publicadora Interamericana, 2005), 5:207, 
comenta que “en tiempos del NT, el término Israel ya no representa una entidad na-
cional, sino al pueblo espiritual de Dios, al nuevo Israel”. Merling Alomía comenta 
que, al tomar el título “iglesia de Dios”, la iglesia neotestamentaria adquiere tanto en 
su nombre como en su idea inicial la identidad propia de la iglesia veterostetamentaria, 
ver Merling Alomía, Pensar la iglesia hoy: Hacia una eclesiología adventista; estudios te-
ológicos presendados durante el iv simposio bíblico-teológico sudamericano en honor a Raoul 
Dederen, 1. ed, ed. Gerald A. Klingbeil, Martín Klingbeil, y Miguel A. Nuñez, Sim-
posio Biblico-Teológico Sudamericano (Libertador San Martín, Argentina: Editorial 
Universidad Adventista del Plata, 2002), 132.

63.  G. C Berkouwer, The Church (Grand Rapids, MI: Eerdmans Publishing 
Company, 1976), 175.

64.  Berkouwer, The Church, 176.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 178-199

“Estas cosas les acontecieron como ejemplo” 195

ralidad sexual (1 Co 5:1) y relacionado con otras cuestiones (cf. 1 Co 
6:1-11; 11:17-31; 12:1-14:40; 15:1-58) permiten recordar los mismos 
problemas que enfrentó Moisés con el pueblo de Israel durante su viaje 
a Canaán (Nm 11:1-6; 12:1-16; 14:1-19; 16:1-50; 20:1-13). La expe-
riencia de Israel sirve de advertencia al nuevo pueblo de Dios. No hay 
desconexión o imposibilidad de cometer los mismos errores. El pueblo 
de Israel como tipo no cumplió el objetivo primordial de agradar a Dios; 
al contrario, tentaron a Cristo y fueron rebeldes a pesar de que Él se 
encontraba en medio de ellos. De igual modo, los corintios, y la iglesia 
en general, corre el mismo peligro. Como antitipo del pueblo de Israel, 
se puede pensar en que nada podrá quitarles esa distinción, sin embargo, 
la advertencia de Pablo es importante: “el que piense estar firme, mire 
que no caiga” (1 Co 10:12).

El estilo de vida del creyente que vive en                                       
“los fines de los siglos”

Un aspecto fundamental que resulta del análisis del texto es el tema 
del estilo de vida del creyente. La Biblia enseña que la vida cristiana 
debe vivirse de un modo especial (Ef 4:1-3; 2 P 3:11).65 Ser parte de 
la iglesia implica un estilo de vida acorde a los principios bíblicos (1 
Ti 3:15). La conducta cristiana define el carácter de la iglesia.66 Esto 
es lo que Pablo argumenta en 1 de Corintios (1 Co 5:11). Pablo señala 
que deben vivir acorde al Espíritu porque ellos son templo del Espíritu 
Santo (1 Co 3:16; 6:19-20). La congruencia entre ser el pueblo de Dios 
y vivir como pueblo de Dios es algo que Pablo enfatiza.67

En 1 Corintios 10:11 se añade un elemento más al motivo del por-
que se debe vivir con el propósito de agradar a Dios (1 Co 10:5), y 
es que a los corintios les ha alcanzado los “fines de los siglos”.68 Este 
motivo se conjunta con la conexión tipológica para dar realce al estilo 
de vida que los corintios deben tener. Relacionar la escatología con el 

65.  Ángel Manuel Rodríguez, “Unidad de la iglesia en mensaje y misión: su 
fundamento”, en Mensaje, misión y unidad de la iglesia, ed. Ángel Manuel Rodríguez 
(México, DF: Gema Editores, 242 ,)2015.

66.  Everett Ferguson, The Church of Christ: A Biblical Ecclesiology for Today 
(Grand Rapids, MI: Wm. B. Eerdmans Pub. Co, 1996), 350.

67.  Miroslav M. Kis, “La conducta y el estilo de vida cristiano”, en Teología: 
Fundamentos bíblicos de nuestra fe (Miami, Florida: Asociación Publicadora Interame-
ricana, 2005), 7:186.

68.  Fee, The First Epistle to the Corinthians, 507. Fee comenta que el nuevo pueb�-
lo de Dios es ahora el pueblo del fin.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 178-199

Josué Jiménez Cauich196

estilo de vida es un recurso usado frecuentemente por el apóstol Pablo 
(1 Co 1:7-9; Fil 1:6; 3:20; Ef 1:9, 10; 1 Ts 1:8-10; 5:23).69 Es importante 
destacar que, para el apóstol Pablo, existe una mayor responsabilidad en 
los cristianos debido al conocimiento de la salvación que tienen (1 Co 
2:7-10). A ellos se les ha señalado a Cristo como el cumplimiento de las 
promesas del AT (Gá 4:4-5). Es Cristo quien inaugura los “fines de los 
siglos” (Heb 1:1; 9:26).

Tomando en cuenta esto, Pablo usa un argumento al estilo “de lo menor 
a lo mayor” en 1 Corintios 10:1-13.70 El pueblo de Israel no tenía todo 
el conocimiento de la salvación como lo tienen actualmente los corintios; 
no obstante, eso no evitó que fueran castigados (1 Co 10:5, 8-10). Este 
mismo argumento se presenta en Hebreos: el castigo que recibe el pueblo 
de Israel por sus malas decisiones y pecados sirve de advertencia para el 
nuevo pueblo de Dios. De hecho, Pablo argumenta en Hebreos que, si el 
pueblo de Israel recibió el castigo, ¿qué les espera a ellos que tienen un 
conocimiento mayor? (Heb 3:7-4:11; 10:26-31; 12:18-29).

Entonces, tal como la tipología propone, el antitipo es mayor que 
el tipo.71 El antitipo, los cristianos en general, y los corintios, en espe-
cial, son el cumplimiento antitípico del pueblo de Israel. A ellos les 

69.  Un análisis sobre la escatología y el estilo de vida puede ser encontrado en 
Ekkehardt Mueller, “Eschatology in the Thessalonian Correspondence”, en Meeting 
with God on the Mountains: Essays in Honor of Richard M. Davidson, ed. Jiří Moskala 
(Berrien Springs, MI: Old Testament Department, Seventh-day Adventist Theologi-
cal Seminary, Andrews University, 2016), 381–409.

70.  Mejor conocido como qal wahomer. En la hermenéutica rabínica se usaban 
diversos métodos de exégesis del texto bíblico, ver Ángeles Navarro Peiró, “Las treinta 
y tres reglas de interpretación según el texto del Génesis Ha-Gadol”, Estudios Bíblicos 
46 (1988): 83. El qal wahomer se basa en el razonamiento que, si algo es verdadero 
en un caso menor, entonces también es verdadero en el mayor, ver Pasquale Basta, 
“La utilización paulina de la Gezera Shawah Rabínica: De la Halakah sobre Pesah 
de Hillel al Abraham de Rom 4”, Revista Bíblica 72, núms. 1–4 (2010): 55. Algunos 
ejemplos de uso son Jeremías 12:5; Ester 9:12; Hebreos 10:28-29; Mateo 7:11. En el 
pasaje bajo estudio se puede inferir un tipo de argumento de esta naturaleza. Pablo 
contrasta al pueblo de Israel con los Corintios. Pero el argumento se hace más fuerte 
para la audiencia actual, puesto que ellos se encuentran en “los fines de los siglos” (1 
Co 10:11).

71.  Este argumento se encuentra implícitamente expuesto por Davidson, quien 
señala que el antitipo cumple plenamente lo que el tipo solo pudo cumplir parcialmen-
te; en ese sentido, el antitipo es mayor que el tipo en cuestión del cumplimiento pleno, 
completo y total de lo que se ha prefigurado, cf. Davidson, En las huellas de Josué (Bue-
nos Aires, Argentina: ACES, 1995), 26-37; idem, “The Eschatological Hermeneutic 
of Biblical Typology”, 36-44. En ese contexto, existe una mayor responsabilidad mo-
ral del creyente al ser parte de ese cumplimiento tipológico pleno.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 178-199

“Estas cosas les acontecieron como ejemplo” 197

ha alcanzado “los fines de los siglos”. En la perspectiva de Pablo, esto 
indica una mayor responsabilidad por parte del creyente.72 Pablo invita 
a los corintios a tomar decisiones correctas y a vivir un estilo de vida 
que le permita a Dios cumplir el propósito fundamental de dar a cono-
cer el mensaje de la salvación (1 Co 2:1-2).

Conclusión
El análisis 1 de Corintios 10:11 permitió encontrar importantes 

conclusiones relacionadas con el estudio de este pasaje:

1.  Para Pablo, existe una conexión tipológica entre el pueblo de Is-
rael en su viaje a la tierra de Canaán y el nuevo pueblo de Dios, 
en este caso, la iglesia que incluye a los corintios.

2.  Pablo no solo usa la experiencia de Israel como ejemplo. Impor-
tantes motivos dentro de la unidad bajo estudio permiten enten-
der que Pablo tenía en mente algo más abarcante a través del uso 
y aplicación de la tipología. Esto es evidente en dos aspectos: 1) 
el uso que Pablo hace de la palabra tipo en griego en otros pasajes 
(Ro 5:14; Heb 8:5) pone en evidencia el uso hermenéutico de la 
tipología; 2) el uso de la frase “los fines de los siglos” (1 Co 10:11), 
permite establecer una conexión escatológica. Del mismo modo, 
las conexiones entre Israel y los corintios, que no son realizadas 
solo por simple casualidad, llevan a percibir las correlaciones 
entre estos pueblos.

3. La declaración de Pablo reconociendo al pueblo de Israel como
tipo funciona como una advertencia moral para el pueblo de Dios 
antitípico (cf. 1 Co 10:12). 

4. Dios espera que su pueblo viva de acuerdo con los estándares que 
ha colocado. El NT en ningún momento rebaja las normas del 
AT. Tanto los israelitas como los corintios no tienen excusa, por-
que ambos, en cierto sentido, experimentaron la salvación en 
Cristo (1 Co 10:4, 13).

Los problemas de los corintios no son diferentes a los que se enfrenta 
el pueblo de Dios en el mundo actual. El sentido de la santidad (1 Co 
6:9-11, 19-20), ser invitados a huir de la inmoralidad sexual (1 Co 6:18), 
a huir de la idolatría (1 Co 10:14), entre otros aspectos, es a lo que Pablo 

72.  Blomberg, 1 Corinthians, 194, comenta “As with the Old Testament exam-
ples previously cited, Christian involvement in this kind of idolatry risks incurring 
God’s severe judgment”.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 178-199

Josué Jiménez Cauich198

motiva a todos los creyentes. En ese sentido, el mensaje de 1 Corintios 
10:1-13 es universal, puesto que los creyentes se encuentran en “los fines 
de los siglos” (1 Co 10:11; cf. Heb 9:26; 1:1). ¡Son el antitipo del pueblo 
de Israel! Más aún, el creyente actualmente se encuentra más cerca de la 
redención (Ro 13:11), pues se encuentra viviendo en el tiempo del fin 
(Dn 12:4). Así que, en estos momentos, las palabras del apóstol Pablo 
tienen más impacto, “estas cosas les acontecieron como ejemplo (tipo), y 
están escritas para amonestarnos a nosotros, a quienes han alcanzado los 
fines de los siglos” (1 Co 10:12, énfasis añadido; cf. Mt 24:13).

Josué Jiménez Cauich
josueismaeljc@gmail.com

Seminario Teológico Interamericano
Miami, Florida, EE. UU.

Recibido: 13 de noviembre, 2025 
Aceptado: 30 de diciembre, 2025





Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 200-218

RESUMEN

“Visiones acerca del fin: Daniel y la esperanza escatológica”— Este artí-
culo presenta una breve reflexión teológica sobre las visiones apocalípticas 
del libro de Daniel (caps. 2, 7, 8–9 y 10–12), consideradas como núcleos 
revelacionales que configuran una comprensión coherente del desenlace 
escatológico desde una perspectiva bíblica. Mediante una lectura histori-
cista y cristocéntrica, se expone cómo estas visiones articulan los grandes 
temas del conflicto cósmico, el juicio celestial, la obra sacerdotal de Cristo, 
la purificación del santuario y la consumación del reino de Dios. En conti-
nuidad con el Apocalipsis, el estudio subraya la relevancia de estas revela-
ciones para la identidad y misión del remanente escatológico, no solo como 
objeto de estudio profético, sino como llamado urgente a la fidelidad, la 
proclamación y la esperanza activa ante el inminente retorno de Cristo.

Palabras clave: Libro de Daniel, escatología, juicio celestial, santuario, rema-
nente.

ABSTRACT

“Visions the End: Daniel and Eschatological Hope”— This article offers 
a brief theological reflection on the apocalyptic visions of the book of Dan-
iel (chs. 2, 7, 8–9, and 10–12), understood as revelatory cores that shape a 
coherent understanding of eschatological fulfillment from an biblical per-
spective. Through a historicist and Christ-centered reading, the visions are 
shown to interweave major themes such as the cosmic conflict, heavenly 
judgment, Christ’s priestly ministry, the purification of the sanctuary, and 
the consummation of God’s kingdom. In continuity with the book of Rev-
elation, the study highlights the relevance of these visions for the identity 
and mission of the eschatological remnant—not merely as prophetic mate-
rial, but as an urgent call to faithfulness, proclamation, and active hope in 
view of Christ’s imminent return.

Keywords: Book of Daniel, eschatology, heavenly judgment, sanctuary, 
remnant.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 200-218

https://doi.org/10.17162/rbo.v22i2.2180

VISIONES ACERCA DEL FIN:                                                                                        
DANIEL Y LA ESPERANZA ESCATOLÓGICA

Joel Iparraguirre
https://orcid.org/0000-0002-6838-9652

A orillas del río Quebar, mientras los cautivos de Judá lloraban 
al recordar a Sion, un joven príncipe hebreo fue testigo de visiones 
que traspasarían los siglos. Daniel, cuyo nombre significa “Dios es mi 
juez”, se convirtió en el depositario de revelaciones tan significativas 
que el mismo Jesús las señalaría como clave hermenéutica para com-
prender los acontecimientos finales de la historia humana (Mt 24:15; 
cf. Mr 13:14). Pero ¿cómo es posible que, en el corazón del imperio 
pagano más poderoso de su tiempo, emergieran las profecías más 
precisas respecto al establecimiento del reino eterno de Dios?

El libro de Daniel presenta una paradoja fascinante: redactado en el 
contexto del aparente triunfo del paganismo sobre el pueblo del pacto, 
sus páginas trascienden con la certeza inquebrantable de que “el Altísimo 
tiene dominio en el reino de los hombres” (Dn 4:17, 25, 32). Esta tensión 
entre la realidad presente y la esperanza futura constituye el centro mismo 
del mensaje daniélico, mensaje que halla su consumación escatológica en 
la doctrina de la segunda venida de Cristo (cf. Ap 22: 20).

Desde una perspectiva bíblica, las visiones de Daniel no son meras 
expresiones simbólicas del futuro; son revelaciones divinas que integran 
historia, juicio y redención en un marco profético coherente y progre-
sivo. Esta perspectiva se ancla en la comprensión del conflicto cósmico 
entre el bien y el mal —un marco conceptual para la teología adventista 
que atraviesa toda la Escritura desde Génesis hasta Apocalipsis,1 y otorga 
a Daniel una relevancia escatológica única dentro del canon bíblico.2

1.  Véase, e.g., Herbert E. Douglass, “The Great Controversy Theme: What It 
Means to Adventists”, Ministry (December 2000), 5-7; Richard M. Davidson, “The 
Eschatological Literary Structure of the Old Testament”, en Creation, Life, and Hope: 
Essays in Honor of Jacques B. Doukhan, ed. Jiří Moskala (Berrien Springs, MI: Old Tes-
tament Department, SDA Theological Seminary, Andrews University, 2000), 349-366;  
Gerhard Pfandl, ed., The Great Controversy and the End of Evil: Biblical and Theologi-
cal Studies in Honor of Ángel Manuel Rodríguez in Celebration of His Seventieth Birthday 
(Silver Spring, MD: Review & Herald, 2015); John C. Peckham, Teodicea del amor: El 
conflicto cósmico y el problema del mal, trad. Nhilo A. Jaimes (Madrid: Safeliz, 2025).

2.  Véase Zdravko Stefanovic, Daniel—Wisdon to the Wise: Commentary on the Book 
of Daniel (Nampa, ID: Pacific Press, 2007), 20-43; Jiří Moskala, “The Place of the Book 
of Daniel in the Hebrew Canon” (Documento presentado en la reunión anual de 



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 200-218

Joel Iparraguirre202

Las visiones apocalípticas del profeta no deben entenderse como sim-
ples predicciones cronológicas; son, ante todo, declaraciones teológicas que 
constituyen el fundamento profético indispensable para una comprensión 
integral de la parusía. En sus símbolos —p. ej., la piedra que destruye la 
estatua, el Hijo del Hombre viniendo con las nubes del cielo, Miguel levan-
tándose para liberar a su pueblo— se hallan los arquetipos que moldearán la 
escatología neotestamentaria (cf. Mt 24; 1 Ts 4:16-17; Ap 11:15).

Daniel es el libro del fin porque es el libro del principio del fin. Y ese 
“principio del fin” se manifiesta en el juicio celestial (Dn 7), en la purifica-
ción del santuario (Dn 8), y en la resurrección final (Dn 12); todos eventos 
escatológicos interrelacionados con los mensajes de los tres ángeles (Ap 
14:6-12),3 tan centrales en la identidad profética y misional adventista.4

Aunque este estudio está lejos de ser exhaustivo, examina breve-
mente cómo las visiones de Daniel proyectan y sustentan la esperanza 
del advenimiento. Se adentra en el entramado profético del libro, desen-
trañando sus símbolos y descubriendo cómo, en términos generales, las 
visiones aportan elementos teológicos clave para la comprensión de la 
parusía. De este modo, más que un ejercicio meramente intelectual, esta 
reflexión busca fortalecer nuestra fe, avivar nuestra esperanza y prepa-
rarnos para ese momento culminante en el que “el Dios del cielo levan-
tará un reino que no será jamás destruido” (Dn 2:44).

El marco histórico y teológico de las visiones daniélicas
Para comprender la profundidad de las revelaciones de Daniel sobre 

la parusía, es imprescindible situarse primero en el marco histórico y teo-

la Sociedad Teológica Adventista, Providence, Rhode Isl., 2008); Merling Alomía, 
Daniel: El varón muy amado por Dios, vol. 1 (Lima, Perú: Ediciones Theologika, 2009), 
139-150; Gerhard F. Hasel, “El establecimiento de una fecha para el libro de Daniel”, en 
Simposio sobre Daniel: Estudios introductorios y exegéticos, ed. Frank B. Holbrook (Miami, 
FL: APIA, 2010), 152-154; Gerhard Pfandl, Daniel God’s Beloved Prophet: His Life and 
His Prophecies (Silver Spring, MD: Biblical Research Institute, 2020), xviii-xix.

3.  Véase Conferencias bíblicas de la División Euroafricana, eds., Études sur l’Apocalypse: 
signification des messages des tres anges aujourd’hui (Collonges-sous-Salève, France: Institut 
Adventiste du Salève, France, 1988); Alberto R. Timm, El santuario y los mensajes de los tres 
ángeles, trad. José I. Pacheco (Dora, FL: IADPA, 2015); Richard Lehmann, Apocalypse de 
Jean : Tome IV: Entre les monstres et les anges - Le choix ultime de l’humanité (chapitres 11.19-
15.4) (Dammarie-les-Lys, Francia: Éditions Vie et Santé, 2015); Ángel Manuel Rodríguez, 
Three Angels, One Gospel (Nampa, ID: Pacific Press, 2023).

4.  Véase la nota anterior. También Tom Shepherd, “The Seven Heavenly 
Messengers of Revelation 14 and Adventist Identity”, en Connecting Worlds: Biblical, 
Theological, and Interdisciplinary Studies in Honor of Ekkehardt Mueller, ed. Gerald A. 
Klingbeil y Eike Mueller (Madrid: Safeliz, 2024), 207-228.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 200-218

Visiones acerca del fin 203

lógico que dio forma a dichas visiones. El año 605 a. C. no solo marca el 
inicio del exilio babilónico, sino también el umbral de lo que los profetas 
denominaron “los tiempos de los gentiles” (Lc 21:24).5 Jerusalén había 
caído, el templo habría de ser reducido a escombros y el trono de David 
quedaba aparentemente desolado. No obstante, es precisamente en este 
contexto de aparente derrota donde Dios revela el horizonte de la historia 
redentora, reafirmando la continuidad de su pacto como ya lo anticipaban 
Isaías (cf. 6; 40) y Ezequiel, su contemporáneo en el exilio (cf. Ez 1).

El concepto hebreo ‘et qēṣ, “tiempo del fin”,6 aparece reiteradamente 
en el libro (8:17; 11:35, 40; 12:4, 9), estableciendo una perspectiva esca-
tológica singular: no se trata simplemente del término cronológico de la 
historia, sino de la consumación teleológica del propósito divino. Así, el 
“tiempo del fin” en Daniel no es meramente el final de la historia, sino la 
consumación del conflicto cósmico entre el bien y el mal. Este conflicto, 
presentado en Gn 3:15 y en Ap 12, encuentra en Daniel una exposición 
profética estructurada que anticipa su resolución escatológica.

La estructura literaria del libro refuerza esta perspectiva. Diversos 
estudiosos han identificado Daniel 7 —la visión del Hijo del Hombre7— 
como el epicentro teológico de la obra.8 Este capítulo “une los dos blo-

5.  Véase John T. Baldwin, “Reimarus and the Return of Christ Revisited: 
Reflections on Luke 21:24b and Its Phrase ‘Times of the Gentiles’ in Historicist 
Perspective”, Journal of the Adventist Theological Society, 11/1-2 (2000): 295-306.

6.  Para más detalles sobre esta expresión hebrea, véase Gerhard Pfand, “The 
Latter Days and the Time of the end in the Book of Daniel” (Tesis doctoral, Univer-
sidad Andres, 1990); idem, “Daniel’s ‘Time of the End’”, Journal of the Adventist 
Theological Society 7/1 (1996): 141-158.

7.  Jacques Doukhan señala: “La tradición judía es unánime (Rashi, Ibn Ezra, 
Saadia Gaon, etc.) al reconocer a ese personaje como el Mesías Rey. El Nuevo Tes-
tamento y posteriormente la tradición cristiana han asimilado el concepto ‘hijo de 
hombre’ con Jesucristo”. Jacques Doukhan, Secretos sobre Daniel: Sabiduría y sueños de 
un príncipe judío en el exilio, trad. Miguel Á. Valdivia (Miami, FL: APIA, 2008), 116. 
Para un análisis detallado sobre la identidad del Hijo del Hombre en este capítulo y su 
repercusión en el Nuevo Testamento, véase Artur J. Ferch, “The Apocalyptic ‘Son of 
Man’ in Daniel 7” (Tesis doctoral, Universidad Andrews, 1979); Hans K. LaRondelle 
“Christ’s Use of Daniel”, en Creation, Life, and Hope: Essays in honor Jacques B. Dou-
khan, ed. Jiří Moskala (Berrien Springs, MI: Old Testament Department, Seventh-day 
Adventist Theological Seminary, Andrews University, 2000), 395-416; Reimar Vetne, 
“The Influence and Use of Daniel in the Synoptic Gospels” (Tesis doctoral, Universidad 
Andrews, 2011), 96-151.

8.  Véase, e.g., Norman Porteous, Daniel: A Commentary, 2ª ed. rev. (Londres: 
SCM Press Ltd 1979), 95; Louis F. Hartman y Alenxander A. Di Lella, The Book of 
Daniel, Anchor Bible, vol. 23 (Garden City, NY: Dobleday & Company, Inc. 1977), 
208, André Lacoque, The Book of Daniel, trad. David Pellauer (Londres: SPCK, 1979), 



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 200-218

Joel Iparraguirre204

ques de material. Está en el grupo de los relatos históricos por la fra-
seología y la simetría, y en el de las visiones de los capítulos 8–12 por la 
secuencia cronológica y el contenido”.9

Esta disposición literaria no es arbitraria. Al contrario, sugiere que el 
establecimiento del reino eterno mediante la intervención del Hijo del 
Hombre constituye el clímax hacia el cual convergen todas las demás revela-
ciones proféticas del libro, como también ocurre en el Apocalipsis de Juan.10

Por otro lado, la teología del gobierno divino impregna cada página del 
relato daniélico. El término arameo šalṭān (“dominio”) y sus derivados rei-
teran que, a pesar de las apariencias históricas, “el Altísimo tiene dominio 
en el reino de los hombres” (Dn 4:25). Esta convicción fundamental nutre 
la certeza de la parusía: si Dios gobierna soberanamente la historia presente, 
con mayor razón cumplirá las promesas relativas a su epílogo redentor.

Asimismo, Daniel introduce el concepto de un juicio celestial que 
precede al establecimiento del reino eterno (7:9-10, 13-14).11 Esta 

122; Jacques B. Doukhan, Daniel: The Vision of the End (Berrien Springs, MI: An-
drews University Press, 1987), 6.

9.  Artur J. Ferch, “Autoría, teología y propósito de Daniel”, en Simposio sobre 
Daniel: Estudios introductorios y exegéticos, ed. Frank B. Holbrook (Miami, FL: APIA, 
2010), 40-41; Doukhan, Daniel: The Vision of the End, 6.

10.  En Apocalipsis 4–5, la entronización de Cristo precede y habilita el juicio 
y la consumación final. Para más detalles, véase, por ejemplo, Richard M. Davidson, 
“Sanctuary Typology,” en Symposium on Revelation–I, ed. Frank B. Holbrook (Silver 
Spring, MD: Biblical Research Institute, 1992), 112-126; Mervyn Maxwell, Apoca-
lipsis: Revelaciones para hoy (Buenos Aires: ACES, 2017), 262-265. Jacques Duckhan, 
Secretos del Apocalipsis (Buenos Aires: ACES, 2008), 59-61; Hans K. LaRondelle, Las 
profecías del fin (Buenos Aires: ACES, 1999), 120-125; Ranko Stefanovic, “Revelation 
4 and 5: Inauguration of Christ or Investigative Judgment?” en The Word: Searching, 
Living, Teaching, ed. Artur A. Stele, vol. 2 (Silver Spring, MD: Biblical Research 
Institute, 2022), 131-150. En contra de esta posición, véase Alberto R. Treiyer, El 
enigma de los sellos y las trompetas a la luz de la visión del trono y de la recompensa final 
(Buenos Aires: ACES, Aces, 1990). 21-32; idem, “Los dos reinos sucesivos del Mesías”, 
en El final de todo está cerca: Estudios sobre escatología bíblica, ed. Jack Brañez et al. 
(Lima, Perú: Universidad Peruana Unión, 2025), 227-271; idem, Historicist Theology 
of the Book of Revelation: Biblical and Historical Commentary (s.l.: Patterson Printing, 
2025), 405-474.

11.  Asociación Ministerial de la Asociación General de los Adventistas del 
Séptimo Dia, Creencias de los Adventistas del Séptimo Dia, trad. Armando Collins 
(Buenos Aires: ACES, 2007), 356-357. Véase también William H. Shea, “Theolog-
ical Importance of the Preadvent Judgment”, en The Seventy Weeks, Leviticus, and the 
Nature of Prophecy, ed. Frank B. Holbrook, DARCOM 3 (Washington, DC: Biblical 
Research Institute, 1986), 323-332; idem, Selected Studies on Prophetic Interpretation, 
ed. Frank B. Holbrook, ed. rev., DARCOM 1 (Silver Spring, MD: Biblical Research 
Institute, 1992), 1-30, 111-154; Norman R. Gulley, “Daniel’s Pre-Advent Judgment 



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 200-218

Visiones acerca del fin 205

dimensión judicial de la escatología —única en el contexto vetero-
testamentario— proporciona la base teológica para la comprensión 
adventista del juicio investigador y su íntima relación con la parusía.12 
Este juicio no ocurre al final de la historia, sino que, como indica Ap 
14:7, comienza antes del retorno glorioso de Cristo. En este marco, 
Heb 9:24-28 resulta clave: Cristo no solo se presentó “una vez para 
siempre” como sacrificio, sino que ahora “se ha presentado por noso-
tros ante Dios”, como Mediador, en el santuario celestial.13

in Its Biblical Context”, Journal of the Adventist Theological Society 2/2 (1991): 35-66; 
idem, “Another Look at the Pre-Advent Judgment”, en “For You Have Strength-
ened Me”: Biblical and Theological Studies in Honor of Gerhard Pfandl in Celebration 
of His Sixty-Fifth Birthday, ed. Martin Pröbstle, Gerald Klingbeil y Martin Kling-
beil (Austria: Seminar Schloss Bogenhofen, 2007), 305-329; Richard M. Davidson, 
A Song for the Sanctuary: Experiencing God’s Presence in Shadow and Reality (Silver 
Spring, MD: Biblical Research Institute, 2022), 403-430.

12.  Ángel Manuel Rodríguez, “Sanctuary and the Investigative Judgment”, 
en The Word: Searching, Living, Teaching, ed. Artur Stele, vol. 1 (Silver Spring, MD: 
Biblical Research Institute, 2015), 33-56; Alberto R. Timm, “El juicio investigador”, 
en Eventos finales: Saber no es suficiente, ed. Mario P. Martinelli (Madrid: Safeliz, 2021); 
23-32; Anthony MacPherson, “Theodicy and Contrasting Eschatological Visions: 
The Investigative Judgment and the Problem of Evil”, en Eschatology from an Adventist 
Perspective: Proceedings of the Fourth International Bible Conference, ed. Elias Brasil de 
Souza et al. (Silver Spring, MI: Biblical Research Institute, 2021),457-576; Roy E. 
Gane, “Pre-Advent Judgment in the Context of God’s Salvation and Sanctuary”, en 
Affirming Our Identity: Current Theological Issues Challenging the Seventh-day Adventist 
Church, ed. Dan-Adrian Petre, Joel Iparraguirre y J. Vladimir Polanco (Madrid: Safe-
liz, 2023), 127-156; Lalnuntluanga Ralte, “The compatibility of Christ’s ascension 
in the Epistle to the Hebrews and the theology of pre-advent judgment (Part 1)”, 
DavarLogos 22/2 (2023): 59-93; idem, “The compatibility of Christ’s ascension in the 
Epistle to the Hebrews and the theology of pre-advent judgment (Part 2)”, DavarLo-
gos 23 2 (2024): 31-67; Darius Jankiewicz, “The Theological Necessity of the Investi-
gative Judgment: Albion Ballenger and His Failed Quest to Subvert the Doctrine”, en 
Eschatology from an Adventist Perspective: Proceedings of the Fourth International Bible 
Conference, ed. Elias Brasil de Souza et al. (Silver Spring, MI: Biblical Research 
Institute, 2021), 519-559.

13.  Para detalles explícitos, especialmente de Cristo como Mediador del pacto 
y lo que implica y lo que no implica su ministerio celestial, véase Félix H. Cortez, 
“Jesús: El rey prometido como Mediador del pacto”, TeoBíblica 1/1 (2015): 89-101; Jiří 
Moskala, “The Meaning of the Intercessory Ministry of Jesus Christ on Our Behalf in 
the Heavenly Sanctuary”, Journal of the Adventist Theological Society, 28/1 (2017): 3-25; 
Richard M. Davidson, “Assurance in the Judgement”, en Salvation: Contours of Adventist 
Soteriology, Martin F. Hanna, Darius W. Jankiewicz y John W. Reeve (Berrien Springs: 
Andrews University Press, 2018), 395-416; Davidson A Song for the Sanctuary, 715-742.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 200-218

Joel Iparraguirre206

La proyección cristológica de 
las visiones proféticas de Daniel

Daniel 2
La primera visión profética registrada en el libro de Daniel esta-

blece el paradigma fundamental para comprender la segunda venida: 
la intervención directa, súbita y divina de Dios en la historia humana 
para poner fin a los reinos terrenales y establecer su reino eterno. La 
imagen de la ’eben (“piedra”) que fue “cortada no con mano humana” 
(di-lā’ bîḏayin, Dn 2:34) constituye uno de los símbolos más potentes 
de la acción escatológica divina.14

El contraste que se percibe es intencionado e incluso dramático. 
Mientras la estatua representa la sucesión de potencias humanas, la pie-
dra representa la intervención divina no mediada por acción humana. El 
texto utiliza la expresión enfática di-lā’ bîḏayin, que subraya la ausencia 
absoluta de origen humano en la aparición del reino de Dios. Así, se 
anticipa la irrupción escatológica del Mesías, descrita en términos simi-
lares en Sal 2:9 (cf. Ap 19:11-16).

La degradación de los metales —de oro a hierro mezclados con barro— 
refleja tanto un deterioro moral y político como una creciente fragilidad y 
desunión.15  Especialmente relevante es la descripción de los pies y dedos, en 
parte fuertes y en parte frágiles, símbolo de las alianzas inestables y polari-
zadas del tiempo del fin, en línea con la interpretación profética historicista.16 

14.  Para detalles sobre cómo se ha interpretado esta profecía en la historia jude-
ocristiana, véase Gerhard Pfandl, “Interpretations of the Kingdom of God in Daniel 
2:44”, Andrews University Seminary Studies 34/2 (1996): 249-268; cf. Douglas Bennett, 
“El reino de la roca de Daniel 2”, en Simposio sobre Daniel: Estudios introductorios y 
exegéticos, ed. Frank B. Holbrook (Miami, FL: APIA, 2010), 335-382.

15.  En un artículo interdisciplinario, Allan Bornapé propone que además de la 
sucesión de reinos históricos, la estatua de Daniel 2 también revela la degradación mo-
ral de la humanidad. Véase Allan Bornapé, “Image and Degradation as a Philosophy 
of History in Daniel 2”, TheoRhema 16/1 (2021): 7-32.

16.  Notoriamente, se ha escrito profusamente acerca del historicismo. Véase, 
e.g., William H. Shea, “Daniel y Apocalipsis y los métodos de interpretación profé-
tica”, en Símbolos, sueños y visiones: Estudios sobre Daniel y Apocalipsis, ed. Jiří Moskala 
et al. (Doral, FL: IADPA, 2021), 119-136; Ekkehardt Mueller, “Reflections on His-
toricism and Eschatology”, en Eschatology from an Adventist Perspective: Proceedings of 
the Fourth International Bible Conference, ed. Elias Brasil de Souza et al. (Silver Spring, 
MI: Biblical Research Institute, 2021), 377-398. Relacionado a esto esta también el 
principio de día por año. Véase, e.g., Alberto R. Timm, “Miniature symbolization and 
the year-day principle of prophetic interpretation,” Andrews University Seminary Studies 
42/1 (2004): 149-157; Merling Alomía, Daniel, el profeta mesiánico, vol. 2 (Lima, Perú: 



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 200-218

Visiones acerca del fin 207

Tras impactar la estatua, la piedra se convierte en “un gran monte que 
llenó toda la tierra” (Dn 2:35). El verbo arameo melā’ (“llenar”) expresa 
plenitud escatológica, no simplemente expansión.17 Se trata de la ins-
tauración de un reino totalmente distinto de los anteriores, no derivado 
de ellos, no evolutivo ni reformador, sino sustitutivo y consumador.

Este acto escatológico prefigura el anuncio de Jesús: “El tiempo se ha 
cumplido y el Reino de Dios se ha acercado” (Mr 1:15), y se corresponde 
con la imagen de la piedra angular (cf. Mt 21:44; Hch 4:11), aplicada al 
mismo Cristo. La intervención no ocurre gradualmente, sino de manera 
repentina, visible y terminal, como reafirma Pablo: “Cuando digan: Paz 
y seguridad, entonces vendrá destrucción repentina” (1 Ts 5:3).

Este pasaje anuncia con claridad la segunda venida de Cristo, en la 
cual se manifestará el reino en toda su gloria (cf. Ap 11:15). A diferencia 
de posturas que proponen un cumplimiento parcial en la primera venida 
o un reinado milenario literal antes del juicio, esta visión destaca la rup-
tura escatológica del orden presente, coherente con Ap 19–22.

Al respecto, Ellen G. White comenta:

 Nuestra posición en la imagen de Nabucodonosor está representada por 
los dedos de los pies, en estado de división, y de un material deleznable 
que no puede mantener su cohesión. La profecía nos muestra que el gran 
día de Dios está sobre nosotros.18 

Esta afirmación subraya la convicción de que nos encontramos en 
el umbral del cumplimiento final de la visión, y que el clamor de Ap 
14:7 (“¡Temed a Dios, y dadle gloria, porque la hora de su juicio ha 
llegado!”19) corresponde al momento profético descrito en los pies de la 
estatua, previo al impacto de la piedra.

Ediciones Theologika, 2008), passim; Gerhard Pfandl, “In Defense of the Year-day 
Principle”, Journal of the Adventist Theological Society, 23/1 (2012): 3-17.

17.  Moisés Chávez, Diccionario de Hebreo Bíblico (El Paso, TX: Mundo Hispa-
no, 1992), 349.

18.  Elena G. de White, Testimonios para la iglesia (Miami, FL: APIA, 2003), 
1:322.

19.  Véase Jiří Moskala, “The Meaning of the Fear of God: The Crucial Notion 
of the Everlasting Gospel–A Biblical Study”, Journal of the Adventist Theological Society, 
30/1–2 (2019): 1-20. Para prorundizar en lo que significa temer a Dios, véase Carlos 
A. Steger, “Temed a Dios”, DavarLogos 12/1–2 (2013): 75-92.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 200-218

Joel Iparraguirre208

Daniel 7
Si Daniel 2 presenta el qué de la segunda venida, Daniel 7 revela el 

quién y el cómo. La figura del bar ’enāš (“Hijo del Hombre”) constituye la 
revelación cristológica veterotestamentaria más explícita, y sirve como 
fundamento para la autodesignación predilecta de Jesús en los evange-
lios (cf. Mt 8:20; 24:30; Lc 21:27).20

El capítulo inicia con una visión de proporciones cósmicas: “Fueron 
puestos tronos, y se sentó un Anciano de días” (Dn 7:9). El término ara-
meo ‘attîq yômîn (“Anciano de días”) describe a Dios como el Juez eterno 
y soberano, fuente de toda autoridad.21 La corte celestial, compuesta por 
“millares de millares” y los “libros abiertos” (7:10), representa una escena 
de solemnidad judicial, cuyo propósito es deliberar y vindicar al pueblo 
de Dios, oprimido por poderes blasfemos y perseguidores —específica-
mente, por el cuerno pequeño (Dn 7:8, 21, 25). 22 Este cuerno, que surge 
del cuarto imperio, ha sido identificado históricamente como símbolo 
del sistema papal medieval (cf. Ap 13), cuya hegemonía se extendió por 
1.260 años proféticos.

El juicio que aquí se describe no ocurre después de la segunda venida, 
sino antes de ella, como lo indica Ap 14:7. Este tribunal celestial corres-
ponde, en la comprensión profética, al inicio del juicio investigador en 
1844 que, como veremos más adelante, marca el desenlace de las 2.300 
tardes y mañanas (Dn 8.14), en armonía con el decreto de Dn 9:24-
27. Así, Daniel 7 presenta el marco teológico y escatológico donde se 
desarrolla dicho juicio: un corte que examina los registros (Dn 7:10), 

20.  Véase nota 7.
21.  M. H. Manser, “Dios como el ‘Anciano de días’”, en Diccionario de temas bí-

blicos, ed. Guillermo Powell (Bellingham, WA: Software Bíblico Logos, 2012). ‘Attîq 
yômîn  es una “Expresión utilizada por Daniel y aplicada a Yahvé en tres ocasiones, 
aludiendo a su eternidad (Dan. 7:7, 9, 13, 22). La expresión es propia del profeta y 
sin duda es utilizada para mostrar el contrastre entre los monarcas de la tierra, que se 
suceden con rapidez unos a otros, y la permanencia del Rey de los cielos”. Alfonso Ro-
pero Berzosa, ed., Gran diccionario enciclopédico de la Biblia (Viladecavalls, Barcelona: 
CLIE, 2013), 128.

22.  Roy E. Gane, “Is There a Pre-Advent Judgment of God’s Loyal People in 
Daniel 8:14?” Reflections—The BRI Newsletter 32 (2010): 6-9; Kim Papaioannou, 
“The Council of God and the Pre-Advent Judgment”, Perspective Digest 30/1 (2025), 
disponible en https://www.perspectivedigest.org/archive/30-1/the-council-of-god-
and-the-pre-advent-judgment. Véase también, Gane, “Pre-Advent Judgment in the 
Context of God’s Salvation and Sanctuary”, 127-156; Ángel Manuel Rodríguez, 
“Book in Heaven: ‘Facing Life’s Record”, en From Conflict to Freedom: Reflections on 
The Great Controversy, ed. Sikhululekile Daco y Joel Iparraguirre (Madrid: Safeliz, 
2025), 65-78.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 200-218

Visiones acerca del fin 209

pronuncia un veredicto a favor de los santos (7:22) y condena al cuerno 
usurpador (7:26).

Es en este contexto judicial donde aparece el bar ’enāš: “Miraba yo en 
la visión de la noche, y he aquí con las nubes del cielo venía uno como 
un hijo de hombre” (Dn 7:13). La preposición aramea ‘im (“con”) indica 
acompañamiento, no mero transporte.23 Así, las nubes no son simples 
vehículos, sino un séquito celestial que connota teofanía (cf. Éx 19:9; Sal 
104:3).24 El Hijo del Hombre no viene a la tierra, sino que se presenta 
ante el Anciano de Dios para recibir autoridad (Dn 7:13, 14).

Ahora bien, Jesús se identifica con este personaje en su discurso esca-
tológico: “Verán al Hijo del Hombre viniendo en las nubes del cielo, con 
poder glorioso y majestad celestial” (Mt 24:30; Mr 13:26), y lo reafirma 
ante el Sanedrín (Mt 26:64). Esta autenticación cristológica es con-
firmada por la atribución de prerrogativas de naturaleza divina: recibe 
“dominio, gloria y reino” (Dn 7:14; cf. Heb 1:6-8; Ap 5:12-13).25 De allí 
que esta escena sea interpretada como su entronización celestial previa 
a la parusía —evento que inaugura el juicio y anticipa la restauración 
final.26 En contraste, la venida final de Cristo a la tierra —también con 
“nubes” (Ap 14:14; 1 Ts 4:16)— corresponde a la parusía gloriosa, a la 
consumación de ese juicio celestial y al establecimiento del reino eterno.

23.  Pedro Ortiz V., “עִִם [‘ im]”, en Lexico hebreo-español y arameo-español (Miami: 
Sociedades Bíblicas Unidas, 2000), Logos Bible Software; Francis Brown, Samuel 
Rolles Driver, y Charles Augustus Briggs, “עִִם”, Enhanced Brown-Driver-Briggs He-
brew and English Lexicon (Oxford: Clarendon Press, 1977), 1107.

24.  Ángel Manuel Rodríguez, “The Return of Jesus: The God Who is Coming”, 
Ministry Magazine (June/July 2000): 6-11.

25.  Véase especialmente Ferch, “The Apocalyptic ‘Son of Man’ in Daniel 7”, pas�-
sim. Rodríguez, Fulgores de gloria, 32-45; Davidson, A Song for the Sanctuary, 493-522.

26.  Véase nota 10.

Escena y texto clave  
en Daniel 7

Texto clave relacionado 
en el Nuevo Testamento

Comentario

Tribunal celestial: tronos, 
Anciano de Días, libros 
abiertos (vv. 9-10)

Ap 4–5; Ap 14:7 Juicio celestial preadveni-
miento; inicio del juicio 
investigador (1844)

El cuerno pequeño 
persigue a los santos y 
desafía al Altísimo (vv. 8, 
21, 25)

Ap 13:5-7; 2 Ts 2:3-4 Poder blasfemo y perse-
guidor identificado con el 
papado medieval

Se dicta sentencia a favor 
de los santos del Altísi-
mo (vv. 22, 26)

Ap 18:20; 19:2 Veredicto divino contra 
el cuerno; vindicación del 
pueblo fil



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 200-218

Joel Iparraguirre210

Daniel 7, además de reafirmar la soberanía de Cristo, ofrece esperanza 
al pueblo de Dios oprimido por las bestias de la historia: “Entonces reci-
birán el reino los santos del Altísimo” (Dn 7:18). Este anuncio se repite y 
se enfatiza (7:22, 27), resaltando que el juicio no solo es condenación del 
mal, sino también una vindicación del justo. En continuidad con Ap 20:4 
y Mt 25:34, esta entronización compartida es la gloriosa consumación 
escatológica. Así, Dn 7 se convierte en un eje doctrinal fundamental para 
la esperanza escatológica del pueblo del pacto en el tiempo del fin.27

Daniel 8 y 9
Las visiones de Daniel 8 y 9 introducen una dimensión cardinal en la 

escatología adventista: la relación entre el santuario celestial, el sacrificio 
del Mesías, el juicio investigador y la segunda venida.  Daniel 8:14 declara: 
“Hasta dos mil trescientas tardes y mañanas, entonces el santuario será 
purificado”. La frase hebrea niṣdaq qōḏeš28 ha sido traducida como “será 
purificado el santuario”, aunque el verbo ṣāḏaq (forma nifal) puede signifi-
car también “ser vindicado”, “ser justificado” o “ser restaurado/purificado”.29 
Esta riqueza semántica apunta a una obra de múltiples niveles:

27.  Cf. Ángel Manuel Rodríguez, Fulgores de gloria: Las ocho profecías escatológi-
cas más importantes de la Biblia, trad. Benjamín García (Buenos Aires: ACES, 2001), 
32-45; Félix H. Cortez, “‘Haré temblar los cielos y la tierra’: Daniel y la escatología de 
Hebreos”, Theologika 36/2 (2021): 132-158, esp. 156-157.

28.  Con respecto a la expresión niṣdaq qōḏeš, véase Niels-Erik Andreasen, “Tra-
ducción de niṣdaq /katharisthēsetai en Daniel 8: 14”, en Simposio sobre Daniel: Estudios 
introductorios y exegéticos, ed. Frank B. Holbrook (Miami, FL: APIA, 2010), 483-504; 
Ángel Manuel Rodríguez, “Significación del lenguaje ritual de Daniel 8: 9-14”, en Sim-
posio sobre Daniel: Estudios introductorios y exegéticos, ed. Frank B. Holbrook (Miami, FL: 
APIA, 2010), 535-557; Richard M. Davidson, “The Meaning of Nisdaq in Daniel 8:14”, 
Journal of the Adventist Theological Society 7/1 (Spring 1996): 107-119.

29.  Véase especialmente. Davidson, “The Meaning of Nisdaq in Daniel 8:14”, 

Escena y texto clave  
en Daniel 7

Texto clave relacionado 
en el Nuevo Testamento

Comentario

El Hijo del Hombre 
viene con las nubes ante 
el anciano de Días (v. 13)

Hch 1:9-11; Mt 26:64; 
Ap 14:14

Ascensión y entronización, 
preludio de la parusía

Recibe dominio, gloria y 
reino eterno (v. 14)

Ef 1:20-22; Ap 5:12-13; 
Ap 11:15

Cristo recibe del Padre la 
autoridad universal como 
Hijo exaltado

Los santos reciben el 
reino (7:18, 22, 27)

Mt 25:34; 2 Ti 2:12; 1 
Co 6:2; Ap 20:4

Los redimidos reinan con 
Cristo; consumación escato-
lógica del juicio y del reino



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 200-218

Visiones acerca del fin 211

1. Vindicar del carácter de Dios frente a las acusaciones del cuerno
pequeño (Dn 8:11–12).

2. Justificar al pueblo de Dios, que había sido oprimido y profanado.
3. Purificar el cosmos de toda contaminación y del pecado, que tras-

ciende lo ritual y señala una restauración escatológica completa.

La alusión es inequívoca al Día de la Expiación (Lv 16), cuando el 
santuario era limpiado de los pecados acumulados durante el año. En 
términos escatológicos, este acto tipológico encuentra su cumplimiento 
en el ministerio de Cristo como sumo sacerdote en el santuario celestial 
(cf. Heb 9:23-28).30 Al respecto, E. G. White comenta:

En el ritual típico solo quienes se habían presentado ante Dios con con-
fesión y arrepentimiento, y cuyos pecados fueron llevados al Santuario a 
través de la sangre de la ofrenda por el pecado, tenían parte en el servicio 
del Día de la Expiación. De modo que en el gran Día de la Expiación 
final y del juicio investigador, los únicos casos considerados son los de 
quienes profesaron ser el pueblo de Dios.31

Ahora bien, si esta obra tiene lugar al término de las 2.300 tardes 
y mañanas (Dn 8.14), es necesario identificar con claridad su punto 
de partida. Para ello. Dn 9.24-27 introduce la profecía de las setenta 
semanas, que actúa como clave cronológica para entender el conjunto 
profético.32 El decreto para “restaurar y edificar a Jerusalén” (457 a. C.) 
no solo inicia las setenta semanas, sino también las 2.300 tardes y maña-
nas. Como explican la mayoría de los eruditos adventistas, las setenta 

107-119, cf. Davidson, A Song for the Sanctuary, 523-566.
30.  Para más detalles, véase, e.g., Ángel Manuel Rodríguez, “Transfer of Sin 

in Leviticus”, en The Seventy Weeks, Leviticus, and the Nature of Prophecy, ed. Frank 
B. Holbrook, DARCOM 3 (Washington, DC: Biblical Research Institute, 1986), 
169-197; Alberto R. Treiyer, The Day of Atonement and the Heavenly Judgment: From 
the Pentateuch to Revelation (Siloam Springs, AK: Creation Enterprises International, 
1992); Davidson, “Assurance in the Judgement”, 395-416; idem, A Song for the Sanc-
tuary, 313-334, 369-399.

31.  E. G. White, Cristo en su santuario (Buenos Aires: ACES, 2008); 113. Con-
tinúa: “El juicio de los impíos es una obra distinta y separada, y se verificará en una fecha 
posterior. ‘Ha llegado el tiempo de comenzar el juicio por la casa de Dios. Pues si comienza 
por nosotros, ¿qué fin tendrán los que no creen en el Evangelio de Dios?’”. Ibid, 113.

32.  Véase, e.g., Rodríguez, Fulgores de gloria, 58-70; Doukhan, Secretos sobre 
Daniel, 135-156; Merling Alomía, “El ungimiento del Mesías y su santuario según 
Daniel: Un estudio exegético de las setenta semanas (Daniel 9:24-27)”, Theologika 
23/2 (2008): 136-231; Davidson, A Song for the Sanctuary, 567-604; William H. Shea, 
Daniel: Una guía para el estudioso (Buenos Aires: ACES, 2009), 142-172, 195-218.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 200-218

Joel Iparraguirre212

semanas son neḥtak (“cortadas”) del período mayor, lo que justifica que 
ambas profecías compartan el mismo punto de partida.33Esta interpre-
tación, afirmada por el enfoque historicista, establece una línea profética 
que culmina en 1844, fecha que marca el inicio del juicio investigador 
en el santuario celestial.34

El clímax de esta sección se encuentra en la declaración mesiánica 
“Se quitará la vida al Mesías, mas no por sí” (Dn 9:26). La expresión 
wə’ên lô, literalmente “y nada para él”, sugiere un rechazo absoluto, una 
pérdida radical que anticipa la experiencia de abandono que Cristo 
sufriría en la cruz (cf. Sal 22:1; Mt 27:46). Este sacrificio sustitutivo 
inaugura el proceso redentor que culminará con la parusía, haciendo eco 
de la teología paulina en Ro 3:25-26: “para manifestar su justicia… a fin 
de que él sea el justo, y el que justifica al que es de la fe de Jesús”.35

Así, la conexión entre la muerte expiatoria del māšîaḥ nāḡîḏ (“Mesías 
Príncipe”) y la purificación del santuario es crucial en la teología adven-
tista. La cruz marca el inicio del juicio, y el juicio, a su vez, es el preludio 
del retorno glorioso. Como señala Roy Gane: “La purificación del san-
tuario celestial es el preludio necesario para el retorno de Cristo”.36 Este 
entendimiento armoniza la justicia de Dios con la gracia manifestada en 
Cristo, y revela al santuario como el corazón del mensaje de salvación.

33.  Véase nota anterior. También P. Gerard Damsteegt, “The Decree to Restore 
and Build Jerusalem”, Perspective Digest 4/27 (2022), disponible en https://www.pers-
pectivedigest.org/archive/27-4/the-decree-to-restore-and-build-jerusalem1; Roy E. 
Gane, Daniel 8 y 9: Una respuesta a sus desafíos contemporáneos (Lima, Perú: Adventist 
Theological Society, 2023), 61-80.

34.  Richard M. Davidson, “When Did the 2300 Days of Daniel 8:14 Begin and 
End? Fresh Evidence from Scripture, Chronology, and Karaite History”, en Eschatolo-
gy from an Adventist Perspective: Proceedings of the Fourth International Bible Conference, 
ed. Elias Brasil de Souza et al. (Silver Spring, MI: Biblical Research Institute, 2021), 
95-112. Ralte, “The compatibility of Christ’s ascension in the Epistle to the Hebrews 
and the theology of pre-advent judgment (Part. 1)”, 59-93; idem, “The compatibility 
of Christ’s ascension in the Epistle to the Hebrews and the theology of pre-advent 
judgment (Part 2)”, 31-6; Roy E. Gane, “A Divine Appointment Why and How 1844 
Still Matters”, Adventist Review, 6 de octubre de 2024, disponible en https://adven-
tistreview.org/theology/doctrines/a-divine-appointment.

35.  Para un estudio detallado sobre Ro 3:25 y Cristo como sustituto, véase Va�-
lentin Zywietz, “Representing the Government of God: Christ as the Hilasterion in 
Romans 3:25” (Tesis de maestría, Universidad Andrews, 2016).

36.  Joel Iparraguirre, mensaje de correo electrónico al autor, 25 de octubre de 2023.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 200-218

Visiones acerca del fin 213

Daniel 10–12
Los capítulos finales de Daniel representan una ampliación y pro-

fundización del conflicto cósmico entre el bien y el mal. En ellos se 
despliega una narrativa que combina historia, visión profética y escato-
lógica, y que culmina con el triunfo de los redimidos.37 En este contexto, 
la figura de Miguel38 adquiere centralidad como líder espiritual y defen-
sor del pueblo de Dios, una función que, desde la perspectiva adventista, 
corresponde a Cristo mismo en su rol de Príncipe y Libertador.

Daniel 12:1 declara: “En aquel tiempo se levantará Miguel, en gran 
príncipe que está de parte de los hijos de tu pueblo”. El verbo yaʿămōḏ 
(“se levantará”), puede denotar tanto acción militar o judicial como tran-
sición de funciones. En este caso, señala el fin de la intercesión celestial 
de Cristo y el inicio de la última gran crisis de la humanidad. En otras 
palabras, el levantamiento de Miguel marca el comienzo del tiempo de 
angustia, descrito como “cual nunca fue desde que hubo gente hasta 
entonces” (Dn 12:1). El hebreo ‘êt ṣārāh (“tiempo de angustia”) denota 
una crisis de escala sin precedentes, que supera todas las tribulaciones 
anteriores de la historia bíblica. 39

Este período corresponde al tiempo posterior al cierre de la puerta de 
la gracia, cuando los justos vivirán sin Mediador, sostenidos únicamente 
por las promesas del pacto (cf. Sal 91; Is 33:16).40 Este concepto se armo-

37.  Para más detales, véase Raúl Quiroga, “Daniel 10: Una interpretación teo-
lógica desde una perspectiva apocalíptica”, en Como el resplandor del firmamento: Fests-
chrift a los Drs. D. Gullón y H. Treiyer, ed. Víctor M. Armenteros y Raúl Quiroga (Li-
bertador San Martin, Entre Ríos: Editorial Universidad Adventista del Plata, 2012), 
147-162; Karl. G. Boskamp Ulloa, “Daniel 10 e o movimento da guerra espiritual:  
Uma avaliação crítica”, en Daniel: Interpretac ̧ão, História e Teologia, ed. Felipe A. Ma�-
sotti et al. (Ivatuba, PR; Tatuí, SP: Faculdade Adventista do Paraná / Casa Publica-
dora Brasileira, 2024), 369-390.

38.  El nombre Mîḵā’ēl (“¿Quién como Dios?”) es en sí una afirmación teológica 
que desafía las pretensiones de los poderes usurpadores (cf. Dn 7:25). En las Escrituras, 
Miguel aparece en contextos de combate cósmico y resurrección (Dn 10:13, 21; 12:1; Jud 
1:9; Ap 12:7).  La interpretación adventista lo identifica con Cristo mismo, en su faceta 
de Comandante de las huestes celestiales. Esta identificación no le niega divinidad, sino 
que subraya su autoridad suprema en la redención y defensa de los fieles.

39.  Véase Pfandl, Daniel God’s Beloved Prophet, 181-192; Gerhard Pfandl, “The 
Trouble with the ‘Time of Trouble’”, Adventist Review, 22 de julio de 2022, disponible 
en https://adventistreview.org/commentary/the-trouble-with-the-time-of-trouble/.

40.  Carlos Steger, “Sin intercesor: ¿Cómo viviremos cuando termine el ministerio 
de Cristo en el santuario celestial?”, Revista Adventista (septiembre, 2023), disponible 
en https://revistaadventista.editorialaces.com/sin-intercesor-como-viviremos-cuando-
-termine-el-ministerio-de-cristo-en-el-santuario-celestial; Ángel Manuel Rodríguez, 
Living Without an Intercessor in the Writings of Ellen G. White, BRI Release 17 (Silver 



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 200-218

Joel Iparraguirre214

niza con Ap 15:8, donde “nadie podía entrar en el santuario” hasta que se 
completen las plagas, señalando el cierre definitivo de la intercesión.

Daniel 12:2 presenta la declaración más clara sobre la resurrección 
en todo el Antiguo Testamento: “Muchos de los que duermen en el 
polvo de la tierra serán despertados, unos para vida eterna y otros para 
vergüenza y confusión perpetua”. La expresión “muchos” no niega uni-
versalidad final, sino que sugiere una resurrección parcial, como ha sido 
interpretado históricamente por la teología adventista (cf. Ap 1:7; Mt 
26:26; Dn 12:2). Desde esta perspectiva, se espera una resurrección par-
cial previa a la parusía, que anticipe la resurrección general y revele la 
justicia del juicio de Dios. 41

Daniel 12:3 añade una dimensión positiva y misionera: “Los enten-
didos resplandecerán como el resplandor del firmamento; y los que 
enseñan la justicia a la multitud, como las estrellas a perpetua eterni-
dad”. El verbo yazhîrû (“resplandecerán”) no denota solo gloria futura, 
sino también una función presente: ser portadores de luz en medio de 
la oscuridad del tiempo del fin, prefigurando la misión del remanente 
(cf. Mt 13:43; Ap 12:17; 14:12) como heraldos del evangelio eterno. 42 
Así, los maskîlîm (“entendidos”) son más que sabios: son los fieles que 
comprenden proféticamente los tiempos, proclaman la justicia divina y 
permanecen firmes en medio de la crisis.43

Spring, MD: Biblical Research Institute, 2020).
41.  Véase, e.g., Jon Paulien, “The Resurrection and the New Testament: A Fresh 

Look in Light of Recent Research”, Andrews University Seminary Studies 50/2 (2012): 
249-269; idem, “The Resurrection and the Old Testament: A Fresh Look in Light of 
Recent Research”, Journal of the Adventist Theological Society 24/1 (2013):3-24; Artur A. 
Stele, “Resurrection in Daniel 12 and its Contribution to the Theology of the Book of 
Daniel” (Tesis doctoral, Universidad Andrews, 1996); idem, “Resurrection—Te T[h]
eological Climax of the Book of Daniel”, en Connecting Worlds: Biblical, Theological, and 
Interdisciplinary Studies in Honor of Ekkehardt Mueller, ed. Gerald A. Klingbeil y Eike 
Mueller (Madrid: Safeliz, 2024), 43-54.

42.  Oscar Mendoza, “El remanente en Apocalipsis 12 al 14 y la Iglesia Adven-
tista del Séptimo Día”, Didajé 1/1 (2012): 73-107; idem, “El mensaje del remanente 
en el tiempo del fin: Los mensajes de los tres ángeles en Apocalipsis 14:6-12”, Didajé 
1/2 (2013): 65-96; Rodríguez, Three Angels, One Gospel, passim; Elias Brasil de Souza, 
“The Three Angels’ Messages: An Offer of Love and Hope”, en Viva y eficaz: Fests-
chrift al Dr. Roberto Pereyra (Libertador San Martín: Editorial Universidad Adventista 
del Plata, 2025), 267-286.

43.  Para más detalles sobre los maskîlîm, véase Héctor A. Delgado, “La iden-
tidad de los ‘maskilim’ en el libro de Daniel”, Berit Olam 20/1 (2023): 1-38; Carlos 
Mora, “Os máskîlîm e os termos-chave de Daniel 11:29–12.12”, en Daniel: Interpreta-
ção, História e Teologia, ed. Felipe A. Masotti et al. (Ivatuba, PR; Tatuí, SP: Faculdade 
Adventista do Paraná / Casa Publicadora Brasileira, 2024), 127-140.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 200-218

Visiones acerca del fin 215

En general, Daniel 10–12 no solo revela los detalles del conflicto 
entre los poderes terrenales y celestiales, sino que establece con claridad 
la intervención final de Cristo, la resurrección de los fieles y el triunfo 
eterno del pueblo del Altísimo. Todo ello se enmarca en la gran contro-
versia, que culmina con la vindicación de Dios, el juicio de las naciones 
y la redención gloriosa de su pueblo.

A modo de conclusión
Las visiones contenidas en el libro de Daniel no constituyen pre-

dicciones aisladas ni símbolos indescifrables, sino un entramado profé-
tico interconectado, en el que cada visión aporta elementos teológicos 
específicos que, integrados, configuran una visión holística del plan de 
redención y de la parusía de Cristo.

La continuidad profética entre Daniel y Apocalipsis es tan estructu-
ral como teológica.44 Juan retoma y amplifica el lenguaje y las imágenes 
daniélicas: bestias, cuernos, tronos, libros, juicio, santuario, persecución, 
resurrección, reino. Mientras Daniel recibe el mandato de sellar el libro 
hasta el tiempo del fin (Dn 12:4, 9), Juan recibe el encargo opuesto: 
abrir, comer y proclamar (Ap 10:8–11; 22:10).45

	Este principio de continuidad hermenéutica valida el enfoque his-
toricista de interpretación profética adoptado por la teología adventista. 
De esta forma, las profecías de Daniel no deben reducirse a cumpli-
mientos preteristas como los asociados a Antíoco Epífanes, ni inter-
pretarse mediante enfoques futuristas desligados de la historia.46 Más 
bien, trazan una línea histórica coherente que abarca desde la época del 

44.  Esto es reconocido incluso por estudiosos no adventistas. Véase, e.g., G. K. 
Beale, The Use of Daniel in Jewish Apocalyptic Literature and in the Revelation of St. John 
(Lanham, MD: University Press of America, 1984); idem, “The Influence of Daniel 
Upon the Structure and Theology of John’s Apocalypse” Journal of the Evangelical 
Theological Society 27/4 (1984): 413-423; idem, G. K. Beale, The Book of Revelation: 
A Commentary on the Greek Text, New International Greek Testament Commentary 
(Grand Rapids, MI: Eerdmans, 1999), 76-96.

45.  Davidson, A Song for the Sanctuary, 657-678.
46.  Para ver cómo estas tres escuelas de interpretación profética y otras inter�-

pretan las profecías apocalípticas, tomando como ejemplo a Daniel 8:14, véase Ángel 
Guzmán-Lizardo, “The Relevance of Apocalyptic Prophecies in the Twenty-First 
Century”, en Affirming Our Identity: Current Theological Issues Challenging the Sev-
enth-day Adventist Church, ed. Dan-Adrian Petre, Joel Iparraguirre y J. Vladimir Po�-
lanco (Madrid: Safeliz, 2023), 103-126.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 200-218

Joel Iparraguirre216

profeta hasta la instauración definitiva del reino de Dios en la nueva 
Jerusalén (cf. Ap 21:1-5).47 

Además, el mensaje de Daniel adquiere una relevancia especial para 
el remanente escatológico. El movimiento adventista se interpreta a sí 
mismo como cumplimiento directo de la apertura del libro profético 
(Dn 12:4; Ap 10:10), al surgir precisamente del estudio profundo de 
sus visiones. Esta autocomprensión impulsa una misión mundial con un 
mensaje escatológico urgente.48

La certeza de la parusía, anclada en las visiones daniélicas, propor-
ciona un fundamento inquebrantable en medio de la crisis global con-
temporánea. Cuando observamos la fragmentación política, el incre-
mento del conocimiento (Dn 12:4) y la intensificación del conflicto 
moral y espiritual, discernimos en estos fenómenos señales inequívocas 
del tiempo del fin. Por tanto, no se trata de una esperanza incierta, sino 
de una certeza ineludible. 

Esta convicción, compartida por el pueblo fiel a lo largo de los siglos, 
se alinea con las promesas escatológicas que atraviesan toda la Escritura: 
desde la primera promesa en Gn 3:15, hasta las declaraciones de Jesús: 
“Vendré otra vez” ( Juan 14:3) y la gloriosa visión final: “He aquí, yo vengo 
pronto” (Ap 22:12, 20). Daniel, con su mensaje solemne y glorioso, per-
manece como un centinela profético que anuncia el fin del conflicto, la 
vindicación divina y la restauración definitiva de todas las cosas.

47.  Richard M. Davidson y Joel Iparraguirre, “‘¿Entiendes lo que lees?’: Claves 
para interpretar las profecías apocalípticas” en Porque Cerca Esta el Dia de YHWH: Es-
tudios en escatología, ed. Alvaro F. Rodríguez y Roy E. Graf (Lima, Perú: Universidad 
Peruana Unión, 201), 38, 42-50.

48.  Véase P. Gerard Damstgeegt, Foundations of the Seventh-day. Adventist Mes-
sage and Mission (Berrien Springs, MI: Andrews University Press, 1977); George R. 
Knight, “Remnant Theology and World Mission”, en Adventist Mission in the 21st 
Century: The Joys and Challenges of Presenting Jesus to a Diverse World, ed. Jon L. Dyb-
dahl (Hagerstown, MD: Review and Herald, 1999), 88-95; idem, “The Controverted 
Little Book of Revelation 10 and the Shape of Apocalyptic Mission”, Journal of the 
Adventist Theological Society 28/1 (2017): 132-160; Davidson, A Song for the Sanctuary, 
657-678.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 200-218

Visiones acerca del fin 217

Tema Daniel Apocalipsis Observaciones
Poderes 
opresores

Cuatro bestias: 
Babilonia, Medo-
Persia, Grecia, 
Roma; cuerno 
pequeño emerge 
de Roma (papado) 
(7:2-8)

Bestia compuesta con 
rasgos de las de Daniel 
(papado medieval) 
(13:1-2)

Ap 13 amplía Dn 7. 
El cuerno pequeño y 
la bestia representan 
el papado medieval 
según la interpre-
tación historicista 
adventista

Períodos 
proféticos

1.260 días/años 
(7:25)

2.300 tardes y ma-
ñanas (8:14) 
1.290 y 1.335 días 
(12:11-12)

1.260 días / 42 meses 
/ “tiempo, tiempos y 
mitad de un tiempo” 
(11:2-3; 12:6, 14; 13:5; 
Ap 11–13)

Se aplica el principio 
día-año (Nm 14:34; 
Ez 4:6). Estos perío-
dos señalan perse-
cución, purificación 
y juicio

Juicio 
celestial

Tronos, Anciano, 
libros abiertos 
(7:9-10)

Juicio investigador (Ap 
14:7); juicio final (Ap 
20:11-12)

Daniel presenta el 
juicio investigador 
previo al fin; es decir, 
a la segunda venida; 
Apocalipsis lo con-
firma (mensaje del 
primer ángel, Ap 
14:7)

Hijo del 
Hombre en 
las nubes

Viene al Anciano 
de días para recibir 
el reino (7:13-14)

Viene con la hoz para 
cosechar (14:14)

En Daniel, no es la 
segunda venida sino 
la entronización 
celestial (cf. Ap 4–5); 
en Apocalipsis, es la 
cosecha escatológica

Miguel en 
guerra 

Miguel como de-
fensor (10:13; 12:1)

Miguel lucha contra el 
dragón (12:7-9)

Miguel es Cristo; la 
guerra representa el 
conflicto cósmico

Tiempo de 
angustia

Angustia sin prece-
dentes (12:1)

Tribulación, persecu-
ción y plagas (7:14, 
13:15-17; 16)

Coincide con la 
crisis final antes 
de la liberación del 
pueblo fiel

Sellamiento Liberación de los 
inscritos en el libro 
(12:1)

Los 144,000 sellados 
(Ap 7:1-4; 14:1)

El sello es sím-
bolo de fidelidad, 
especialmente en 
relación con el sá-
bado (Ez 20:12; Ap 
14:12)



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 200-218

Joel Iparraguirre218

Tema Daniel Apocalipsis Observaciones
Fin del po-
der opresor

Cuerno pequeño 
destruido (7:26)

Bestia y falto profeta 
destruidos (19:20)

Ambos libros pre-
sentan la aniquila-
ción total del poder 
anticristiano y la 
vindicación del reino 
de Dios

Resurrec-
ción y re-
compensa

Resurrección para 
vida eterna o ver-
güenza perpetua 
(12:2-3)

Primera y segunda 
resurrección (Ap 20:4-
6, 11-15)

Daniel anticipa la 
resurrección parcial 
y general (12:2, 13); 
Apocalipsis distin-
gue la resurrección 
de justos (para vida) 
e impíos (para jui-
cio)

Joel Iparraguirre
joeliparraguirre@upeu.edu.pe

Asociación Peruana Central
Iglesia Adventista del Séptimo Día

Lima, Perú

Recibido: 20 de septiembre, 2025
Aceptado: 30 de noviembre, 2025



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 219-224

RECENSIONES

Silva, Rodrigo. Maria Madalena: A verdadeira história. Florida,  São 
Paulo, SP: Editora Planeta, 2024. Pp. 320 . 

DOI: https://doi.org/10.17162/rbo.v22i2.2168

El autor de este libro, Rodrigo Silva, obtuvo una licenciatura en 
Teología por el Instituto Adventista de Ensino do Nordeste en 1992 
y una maestría en Teología Patrística por el Instituto Santo Inácio de 
Teologia (actualmente la Faculdade Jesuíta de Filosofia e Teologia) en 
1996. Posteriormente obtuvo una especialización en Arqueología por 
la Universidad Hebrea de Jerusalén (1998), un doctorado en Teología 
Bíblica por la Pontifícia Universidade Católica de São Paulo (2001) y 
otro en Arqueología Clásica por la Universidade de São Paulo (2012). 
Actualmente se desempeña como profesor de Teología y Arqueología 
bíblica del Centro Universitário Adventista de São Paulo (UNASP), y 
como curador del Museu de Arqueologia Bíblica de la UNASP, del cual 
es también cofundador.

A pesar de que su especialización académica se enfoca en la arqueo-
logía bíblica, Rodrigo Silva ha mantenido un interés constante en el 
Jesús histórico, lo cual puede verse plasmado en dos importantes obras 
de su autoría. En 2001, publicó Um Desconhecido Galileu: Uma aborda-
gem histórico-científica da vida e obras de Jesus de Nazaré,1 que procura ser 
un acercamiento crítico al Jesús histórico y un análisis de la historicidad 
de los evangelios. Mientras tanto, en 2018 publicó la primera edición 
de Enciclopédia histórica da vida de Jesus,2 cuyo propósito es establecer 
un contexto sociocultural para reconstruir el Jesús histórico. Natural-
mente, el interés en esta temática lo llevó a explorar el círculo íntimo 
de Jesús, lo cual, como se reconoce ampliamente, “contribuye a nuestra 
comprensión de Jesús y sus enseñanzas tal como están presentadas en el 
Nuevo Testamento y fueron recibidas en diferentes comunidades cris-

1.  Rodrigo Silva, Um Desconhecido Galileu: Uma Abordagem Histórico-Cien-
tífica da Vida e Obras de Jesus de Nazaré (Engenheiro Coelho, SP: Imprensa Univer-
sitária Adventista, 2001).

2.  Rodrigo Silva, Enciclopédia historica da vida de Jesus (São Paulo, SP: Pae 
Editora, 2018).



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 219-224

Recensiones220

tianas primitivas”.3 De allí la publicación de su libro Maria Madalena: 
A verdadeira história.

El libro consiste en doce capítulos más una bibliografía final. El pri-
mer capítulo (pp. 17-42) ofrece un breve repaso de las hipótesis y teorías 
presentadas por eruditos contemporáneos en su intento de reconstruir 
la María Magdalena histórica. También, presenta un bosquejo de la 
recepción gnóstica y patrística de su figura. El capítulo dos (pp. 43-70) 
describe el cambio interpretativo que sucedió en la Edad Media, del 
elevado estatus que María Magdalena disfrutó en los círculos gnósti-
cos, a su identificación con la prostituta que había sido liberada de siete 
demonios. El autor atribuye el origen de este cambio a una homilía de 
Gregorio Magno fechada en 591.

A partir del capítulo tres (pp. 71-94), Silva procura establecer el con-
texto histórico de María Magdalena y comienza por la ciudad relacio-
nada a su nombre. El autor identifica Magdala con la Migdal Sabayya y 
la Migdal Nunayya del Talmud, y con la Tarijaía de Josefo. Con base en 
fuentes rabínicas y greco-romanas, además de excavaciones arqueológi-
cas recientes, Silva retrata a Magdala como una próspera ciudad durante 
la primera mitad del siglo I, con una exitosa industria de exportación de 
pescado, una vibrante clase alta e importante presencia rabínica, aunque, 
al mismo tiempo, con una fuerte influencia helenística. En los capítulos 
cuatro (pp. 95-116) y cinco (pp. 117-138) el autor revisa los estándares 
socioculturales a los que una mujer soltera (como se infiere fue el caso de 
María Magdalena) debía enfrentarse en la Galilea del siglo I. Siguiendo 
a Meyers, el autor defiende que sería incorrecto hablar de “patriarcado” 
como el modelo socialmente aceptado para la dinámica entre los géne-
ros masculino y femenino durante el judaísmo bíblico, prefiriendo más 
bien el término “heterarquía”.4 Si bien una mujer judía se enfrentaba a 

3.  Dieter Roth, “Other Friends of Jesus: Mary Magdalene, the Bethany Family, 
and the Beloved Disciple”, en Jesus among friends and enemies: A historical and literary 
introduction to Jesus in the Gospels, eds. Chris Keith y Larry Hurtado (Grand Rapids, 
MI: Baker Academic, 2011), 127.

4.  Carol Meyers define la heterarquía como “un término que toma en cuenta el 
hecho de que sociedades del pasado tenían múltiples fuentes de poder que no necesa-
riamente se alineaban en una única serie de relaciones jerárquicas verticales. En lo que 
respecta al género, puede incluir áreas de actividad en el que las mujeres tienen poder y 
agencia; también puede incorporar la intersección del género con otras variables como 
la edad y la clase [social]” (Rediscovering Eve: Ancient Israelite Women in Context [New 
York: Oxford University Press, 2013], 197). En otras palabras, la heterarquía afirma 
que en cualquier sociedad existen múltiples aspectos: familiar, económico, político, 
social, etc. Cada una de estas áreas de la sociedad posee estructuras –jerárquicas o 



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 219-224

Recensiones 221

ciertas limitaciones sociales, económicas, legales, políticas y educativas, 
por mencionar algunas, la división de tareas en un ambiente domés-
tico no era jerárquica, sino funcional, afirma Silva. Además, el autor 
menciona varios casos en los que la evidencia arqueológica e histórica 
muestra a mujeres rompiendo paradigmas sociales y asumiendo roles 
típicamente masculinos. Es evidente, por lo tanto, pensar que una mujer 
judía del siglo I tenía más derechos y oportunidades sociales de lo que 
el ideario popular suele atribuirle. El capítulo seis (pp. 139-160), por 
su parte, ofrece un panorama del contexto político de Galilea durante 
el siglo I. Este es el último capítulo escrito para ofrecer un contexto 
histórico, pues los siguientes se enfocan específicamente en la figura de 
María Magdalena.

Silva dedica el capítulo siete (pp. 161-188) para explorar la vida 
familiar de María Magdalena. Del texto infiere que se trataba de una 
mujer soltera “sin cónyuge ni hijos” (p. 163). Luego de analizar la evi-
dencia neotestamentaria, así como las tradiciones patrísticas, Silva se 
inclina por considerar que María Magdalena y María de Betania son 
la misma persona, aunque esto lo aleja del consenso erudito actual, que 
prefiere ver en ellas a dos personas distintas.5 Esta interpretación le per-
mite hipotetizar que María Magdalena era hermana de Marta y Lázaro, 
los cuales eran huérfanos (pp. 66-67). Luego, al combinar los relatos del 
ungimiento de Jesús (Mt 26:6-13; Mc 14:3-9; Lc 7:36-50; Jn 12:1-8), 
Silva especula que los tres hermanos mantenían una relación de paren-
tesco con Simón, el leproso. Para concluir esto se basa en la coincidencia 
de que la cena toma lugar “en casa de Simón el leproso” (Mt 26:6; Mc 
14:3; cf. Lc 7:36), pero que Marta es presentada como la anfitriona ( Jn 

no– que pueden o no superponerse entre sí. El rol de una persona en la sociedad, por 
lo tanto, no es inmutable y fijo, sino que en un área de la sociedad puede tener un rol 
y en otro área, un papel diferente. Meyers afirma que “en el modelo heterárquico […] 
una mujer israelita en un hogar agrario, por ejemplo, podría poseer un rango elevado 
en una dimensión [de la sociedad] pero bajo en otro. […] La posición de una mujer 
variaría en el tiempo, de acuerdo a otros factores como la edad, la participación en 
actividades comunitarias, y su rol en la red informal de mujeres formadas por sus 
vínculos laborales. Además, ciertos sistemas asociados con mujeres que mantenían 
cargos profesionales por fuera de su hogar, tendrían sus propias jerarquías y autoridad 
culturas diferente de la de otros sistemas. Todos estos factores desafían la existencia 
del patriarcado israelita, que asume una subordinación general de las mujeres” (Redis-
covering Eve, 197-198). 

5.  Véase especialmente Malcolm D. Donaldson, The Enigma of the Marys: Dis-
entangling the Marys of the New Testament (Lewiston, NY: Edwin Mellen Press, 2024), 
1-58



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 219-224

Recensiones222

12:2), lo que indicaría que vivían juntos en el mismo hogar y explicaría 
también como María tuvo acceso a la cena y pudo ungir a Jesús. Aquí 
Silva propone una novedosa hipótesis de la dinámica familiar de la Mag-
dalena con base en dos puntos. En primer lugar, la declaración de Simón 
(“[si Jesús] sabría qué clase de mujer es esta que lo está tocando, sabría 
que es una pecadora” [Lc 7:39]) parece indicar que había un escándalo 
moral en la vida de María que no era público –pues Jesús lo desconoce-
ría– pero que Simón conocía privadamente. En segundo lugar, su com�-
portamiento posterior parece indicar que sufría las consecuencias de un 
trauma sexual (este punto es explorado en detalle en el capítulo ocho, 
pp. 189-216). Silva concluye que María Magdalena probablemente fue 
víctima de abuso sexual intradoméstico (pp. 186-187, 198-199).

Los capítulos siguientes abordan el papel de María como segui-
dora de Jesús (capítulo nueve, pp. 217-242), su rol en la resurrección de 
Lázaro (capítulo diez, pp. 243-264) y su actuación durante los últimos 
días de Jesús (capítulo once, pp. 265-288). El capítulo doce (pp. 289-
315) concluye el libro con una reflexión general sobre la figura histórica 
de la Magdalena.

Debe mencionarse que el enfoque del libro se encasilla en la psico-
biografía, que es “un área de estudios que aplica teorías psicológicas y 
herramientas de investigación [historiográficas] al estudio de las razo-
nes emocionales o psicológicas que actuarían en la vida de una figura 
de importancia histórica” (p. 11). De hecho, es la primera psicobiografía 
publicada sobre María Magdalena, lo cual es encomiable pues, en pala-
bras de Bas van Os, profesor de Nuevo Testamento en la Universidad de 
Pretoria, “la psicohistoria y la psicobiografía pueden realizar una contri�-
bución significativa para testear y desarrollar teorías académicas acerca 
del cristianismo primitivo y el Jesús histórico”.6

Aunque quizás no todos los lectores puedan estar de acuerdo con las 
conclusiones alcanzadas por Silva, tres aspectos de su obra se destacan. 
En primer lugar, es loable su extenso y constante uso de fuentes histó-
ricas y arqueológicas para comprender mejor la vida de una mujer judía 
en el siglo I. En segundo lugar, el novedoso enfoque psicobiográfico 
de esta obra la destaca y diferencia de otras obras de la última década 
sobre María Magdalena, que se han enfocado en su recepción en la tra-

6.  Ban van Os, “Psychological method and the historical Jesus: The contribution 
of psychobiography”, HTS Teologiese Studies 63, n.° 1 (2007): 345.



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 219-224

Recensiones 223

dición cristiana y/o gnóstica,7 en su descripción en la literatura8 o en 
su representación en el arte.9 En tercer lugar, aunque su libro termina 
definiendo a María Magdalena como víctima de abuso sexual, Silva no 
la victimiza. Más bien, la presenta como un ejemplo de la gracia exten-
dida al vulnerable y marginado por parte de Jesús y el cristianismo pri-
mitivo. Asimismo, resalta su figura como un modelo de superación ante 
las adversas circunstancias a las que una mujer judía del siglo I debía 
enfrentarse, sobre todo considerando su supervivencia en la memoria 
colectiva cristiana.

Debe notarse, sin embargo, que hay algunos puntos negativos en la 
obra de Silva. En primer lugar, es lamentable que el autor interactúe tan 
poco con la erudición reciente sobre María Magdalena. Su bibliografía 
(pp. 316-320) evidencia que, con la excepción de las monografías de 
Helena Barbas10 y de Richard Bauckham,11 la mayor parte de la inves-
tigación académica de los últimos años (ver notas al pie 7 al 9) no fue 
consultada por el autor. Probablemente su libro se hubiera enriquecido 
de estos aportes, los cuales podrían haber contribuido a dar mayor soli-
dez a algunos de sus argumentos y puntos de vista.En segundo lugar, 
es importante notar que el consenso académico prefiere ver a María 
Magdalena y a María de Betania como personajes diferentes confluidos 
posteriormente por la tradición cristiana. Silva no solo se aparta de este 
consenso, sino que construye su imagen de María Magdalena como víc-
tima de abuso intradoméstico a partir de su identificación con María de 

7.  Marinella Perroni y Cristina Simonelli, María di Magdala: Una genealogia 
apostolica (Ariccia: Aracne, 2016); Margaret Arnold, The Magdalene in the Reformation 
(Cambridge, MA: Harvard University Press, 2018); Mary Ann Beavis y Ally Ka-
teusz, eds. Rediscovering the Marys: Maria, Mariamne, Miriam (London: T&T Clark, 
2020); Carmen Bernabé Ubieta, Qué se sabe de María Magdalena (Estella: Verbo Divi-
no, 2020); Edmondo Lupieri, ed. Mary Magdalene from the New Testament to the New 
Age and Beyond (Leiden: Brill, 2020); Phillip Almond, Mary Magdalene: A Cultural 
History (Cambridge: Cambridge University Press, 2023); Oscar Fábrega, Historia de-
sconocida de María Magdalena (Córdoba: Almuzara, 2024).

8.  Juan Antonio Monroy, María Magdalena en la literatura: Lo que se ha dicho y lo 
que sabemos (Terrassa: Teukhos, 2019); Jordi Aladro, La presencia de María Magdalena 
en la poesía popular y culta de los siglos XVI y XVII (New York: Instituto de Estudios 
Auriseculares, 2024).

9.  Joanne Anderson, Moving with the Magdalen: Late Medieval Art and Devotion 
in the Alps (London: Bloomsbury, 2019); Diane Apostolos-Cappadona, Mary Magda-
lene: A Visual History (London: T&T Clark, 2023).

10.   Helena Barbas, Madalena: História e mito (Lisboa: Ésquilo, 2008).
11.   Richard Bauckham, Gospel Women: Studies of the Names Women in the Gospel 

(Grand Rapids, MI: Eerdmans, 2002).



Berit Olam 22, nº 2 (julio-diciembre, 2025): 219-224

Recensiones224

Betania. En otras palabras, la hipótesis que propone Silva solo es viable 
si el consenso académico está equivocado. Considerando, por lo tanto, 
la importancia de esta identificación para el argumento de su libro, no 
deja de ser sorprendente que dedique solo siete páginas para justificarla 
(pp. 167-173) y que, además, no aborde de manera más exhaustiva los 
argumentos que por décadas los estudiosos han presentado en contra. 
La propuesta de Silva necesitaría de una fundamentación más sólida 
para combinar a ambas Marías en una sola persona.

A pesar de estos puntos negativos, Silva presenta una interesante 
perspectiva de María Magdalena que vale la pena leer. Incluso si el lec-
tor no comparte la conclusión a la que el autor llega en su libro, debe 
reconocerse que esta obra logra presentar una útil introducción al debate 
de la figura de María Magdalena y su recepción histórica. Además, el 
libro de Silva aborda los diferentes aspectos de la vida de las mujeres del 
primer siglo, contextualizando los factores culturales, religiosos, legales y 
sociales, entre otros, que habrían afectado a María Magdalena. Su estilo 
ameno y fácil de seguir lo convierten en una útil herramienta no solo 
para investigadores, sino también para estudiantes y lectores generales 
que deseen aprender más sobre el tema.

Eric E. Richter
eric.richter@editorialaces.com

Asociación Casa Editora Sudamericana. 
Buenos Aires, Argentina.

https://orcid.org/0000-0002-6407-6157

Recibido: 30 de agosto, 2025
Aceptado: 29 de diciembre, 2025



NORMAS DE PUBLICACIÓN

El objetivo de la revista Berit Olam es promover la producción y 
difusión de información científica a través de investigaciones de  
carácter bíblico-exegético, teológico-sistemático, histórico y pas-
toral. Todo investigador que desee colaborar con la revista debe  
considerar las siguientes instrucciones:

1. Todo artículo de investigación debe ser inédito y original. Se 
asume que las personas que han enviado sus trabajos y figuren como 
autores, han dado su conformidad para que el artículo sea publicado. 
El artículo debe ser enviado al e-mail: beritolam@upeu.edu.pe.

2. Los trabajos recibidos para su publicación están sometidos a 
referato, a cargo de miembros de la Sociedad Unionista de Honor e 
Investigación Teológica, asesores u otros expertos en la temática, según 
la especialidad u orientación del artículo. El sistema de arbitraje es 
anónimo, lo que garantiza la objetividad del juicio. Además se deben 
enviar los siguientes datos: filiación institucional del autor o autores, 
dirección completa, e-mai, orcid, y un currículo abreviado que incluya 
publicaciones, titulación académica, profesión y otros datos básicos que 
considere relevantes.

3. La extensión de los artículos debe oscilar entre un mínimo de 2.500 
y un máximo de 10.000 palabras. Las recensiones bibliográficas no han 
de superar las 2.500 palabras. El consejo editorial se reserva el derecho 
de considerar la publicación de manuscritos que sobrepasen tales límites.

4. Junto al trabajo, los autores deberán enviar: un resumen no  mayor 
de 150 palabras, tanto en castellano como en inglés y 5 palabras claves que 
han de utilizarse como descriptores temáticos, las cuales  deberán enviarse 
también en los dos idiomas.

5. Berit Olam usa una adaptación del estilo de referencias de la octava 
edición del manual de Turabian: Kate L. Turabian, A Manual for Wri-
ters of Research Papers, Theses, and Dissertations: Chicago Style for Students 
and Researchers, 8va ed. (Chicago: University of Chicago Press, 2013). 
Las abreviaciones y algunos usos bíblicos particulares pueden ser encon-
trados en el manual de la SBL: Billie J. Collins, The SBL Handbook of 
Style (Atlanta, GA: SBL Press, 2014). Algunos modelos de referencias 
bibliográficas se encuentran en las siguientes páginas. El manual com-
pleto de referencias está disponible en los documentos adjuntos en la 
sección Directrices para los autores/as: https://revistas.upeu.edu.pe/index.
php/r_berit/about/submissions#authorGuidelines.

225



6. Las referencias bíblicas en español deben seguir el modelo de la 
revista Berit Olam. Para las referencias bíblicas en ingles, véase Kate L. 
Turabian, A Manual for Writers of Research Papers, Theses, and Disserta-
tions, 207-9.

Antiguo Testamento (AT)
Génesis Gn Eclesiástés Ec
Éxodo Éx Cantares Cnt
Levítico Lv Isaías Is
Números Nm Jeremías Jer
Deuteronomio Dt Lamentaciones Lm
Josué Jos Ezequiel Ez
Jueces Jue Daniel Dn
Ruth Rt Oseas Os
1 Samuel 1 S Joel Jl
2 Samuel 2 S Amós Am
1 Reyes 1 R Abdías Ab
2 Reyes 2 R Jonás Jon
1 Crónicas 1 Cr Miqueas Mi
2 Crónicas 2 Cr Nahúm Nah
Esdras Esd Habacuc Hab
Nehemías Neh Sofonías Sof
Ester Est Hageo Hag
Job Job Zacarías Zac
Salmos Sal Malaquías Mal
Proverbios Pr

Nuevo Testamento (NT)
Mateo Mt 1 Timoteo 1 Ti
Marcos Mr 2 Timoteo 2 Ti
Lucas Lc Tito Tit
Juan Jn Filemón Flm
Hechos Hch Hebreos Heb
Romanos Ro Santiago Stg
1 Corintios 1 Co 1 Pedro 1 P
2 Corintios 2 Co 2 Pedro 2 P
Gálatas Gá 1 Juan 1 Jn
Efesios Ef 2 Juan 2 Jn
Filipenses Fil 3 Juan 3 Jn
Colosenses Col Judas Jud
1 Tesalonicenses 1 Ts Apocalipsis Ap
2 Tesalonicenses 2 Ts

226



7. En caso de utilizar palabras en hebreo, arameo, griego o translite-
raciones use fuentes unicode.

8. La redacción de citas textuales que sobrepasen las cuatro líneas, 
deben ser puestas en bloque sin el uso de comillas. Citas textuales con 
menos de cuatro líneas deben seguir el formato normal entre comillas. 
Las referencias y notas deben ser colocadas al pie de la página, en  
numeración correlativa en conformidad con los siguientes ejemplos:

Libros:
1Paul Cilliers, Complexity and Postmodernism: Understanding Com-

plex Systems (London: Routledge, 1998), 2. 

Artículos:
2Gabriel Fackre, “The Revival of Systematic Theology”, Interpreta-

tion 5, nº 2 (1995): 230.

Libros colectivos:
3F. David Farnell, “Philosophical and Theological Bent of 

Historical Criticism”, en The Jesus Crisis: The Inroads of Historical  
Criticism into Evangelical Scholarship, ed. Robert L. Thomas y F.  
David Farnell (Grand Rapids, MI: Kregel, 1998), 85-131.

Sitios en internet:
4J. Douglas Borthwick, The “Harp of Canaan”, http://www.archi-

ve.org/details/harpofcanaanorse00bortuoft, consultado el 28 de agosto 
de 2020.

9. Se debe evitar el uso de las abreviaturas “Ibid.” e “Ibíd.” . En su lugar, 
para referirse nuevamente a una obra ya citada, se recomienda seguir el 
modelo que se presenta en los siguientes ejemplos:

5Cilliers, Complexity and Postmodernism, 3. 

6Fackre, “The Revival of Systematic Theology”, 65.

7Borthwick, The “Harp of Canaan”, 79.

227



10. A consideración del comité editorial, cada autor recibirá antes 
de la publicación final, pruebas tipográficas que deben ser examinadas 
dentro del plazo indicado por el editor para verificar citas, notas y 
gramática antes de la publicación de su trabajo.

228


